
Spiritualität konkret 
2026





1

Ein Wort zuvor

Liebe Freunde und Freundinnen 
der Congregatio Jesu,

mit diesem He� veröffentlichen wir wieder die Beiträge unse-
rer Mitschwestern aus dem vergangenen Jahr. Diesmal steht das 
Thema Nachhaltigkeit besonders im Fokus. Als Christinnen und 
Christen verstehen wir die Welt als Schöpfung Gottes, für die wir 
mit allen Menschen zusammen verantwortlich sind. Wie einst für 
die Ureltern im Garten Eden ist unsere Aufgabe, die Erde nicht 
nur zu bewirtscha�en, sondern auch zu behüten und nicht aus-
zubeuten. 

Der Fokus auf Nachhaltigkeit schließt zugleich das nachhaltige 
Handeln Gottes an uns Menschen ein: Er hat uns auf sich hin ge-
schaffen und nicht gezögert, seinen Sohn in die Welt zu senden, 
um alle Menschen zu heilen und zu retten. In Gemeinscha� mit 
Jesus und mit ihm als Gefährten arbeiten wir. 

Möge Er uns helfen, selbst zu wachsen, und anderen Raum zum 
Wachsen zu geben!

Igna Kramp CJ



2

Ein Wort zuvor

‚Laudato sí‘ im Praxistest 
von Sr. Nathalie Korf CJ und Thomas Schmidt

„Gott, du hilfst Menschen und Tieren“
von Sr. Nathalie Korf CJ und  Thomas Schmidt

Weshalb sind wir in diese Stunde gekommen? 
Nachfolge als Passion von Sr. Igna Kramp CJ

Die Ernte ist groß, aber es gibt nur wenige Arbeiter
von Sr. Magdalena Winghofer

Übrigens... von Sr. Magdalena Winghofer CJ

Die Bindung Isaaks. Begegnungen 
mit einem schwierigen Text von Sr. Igna Kramp CJ

Die Aktualität Mary Wards von Sr. Ursula Dirmeier CJ

Der Schritt aus der Nische. 
Genese der Bamberger Mary Ward von Sr. Beate Neuberth CJ

Ein besonderer Gedenktag: 11. April 
von Sr. Ursula Dirmeier CJ

Einen offenen und freien Zugang zu Gott suchen 
und finden von Hilmtrud Wendorff CJ

Ihre Spende kann Zukun� gestalten

Unsere Autorinnen

Unsere Geistlichen Begleiterinnen

Impressum 

01

03

15

19

32

35

36

45 

50

54

56

59

64

65

68

Inhalt



3

‚Laudato sí‘ im Praxistest 
Das Projekt „Nachhaltigkeit und schöpfungsverträgliche Pastoral“ 
im Gespräch 
Sr. Nathalie Korf / Thomas Schmidt
Veröffentlicht in: Von der Pflicht zur Kür. Experimente in der pastoralen 
Praxis, hg. von Wolfgang Beck und Elmar Honemann, Freiburg 2025.

Sr. Nathalie Korf CJ (NK) arbeitet zusammen mit ihrem Kolle-
gen Thomas Schmidt (TS) im Referat Nachhaltigkeit und schöp-
fungsverträgliche Pastoral im Bistum Limburg. Im Buch „Von der 
Pflicht zur Kür“ reflektieren beide zusammen ihr Projekt und be-
richten von ihren Erfahrungen.

Thomas Schmidt (TS): Mein Name ist Thomas Schmidt. Ich bin 
Jahrgang ’59. Ich gehöre zur Bewegung der Arbeiterpriester. Vor 
dieser Dynamischen Stelle war der Schwerpunkt meiner Arbeit der 
Einsatz für soziale Gerechtigkeit. Im Laufe der Jahre ist mir klar 
geworden, dass die Frage der sozialen Gerechtigkeit dringend ver-
bunden werden muss mit der ökologischen Transformation. Papst 
Franziskus hat das in ‚Laudato sí‘ (LS) ja dann auch zum Ausdruck 
gebracht mit seiner Formulierung: „Wir müssen immer gleichzeitig den 
Schrei der Armen und den Schrei der Schöpfung hören“ (vgl. LS 49). Das 
habe ich als Au�rag gehört und dann diese Stelle angetreten.

Sr. Nathalie Korf CJ (NK): Mein Name ist Schwester Nathalie Korf. 
Ich bin 44 Jahre alt. Vor meinem Eintritt in die Ordensgemein-
scha� der Congregatio Jesu habe ich als Heilerziehungspflege-
rin gearbeitet. Mit der Enzyklika ‚Laudato sí‘ ging es mir ähnlich 
wie dir. Ich habe daraufhin angefangen, mich bei der Initiative 
‚Foodsharing‘ zu engagieren, um das Bewusstsein der Menschen 
für Lebensmittelverschwendung zu schärfen. Für mich war die 
Frage der Nachhaltigkeit erstmal eine Frage des individuellen Le-



4

bensstils, den ich immer weiter versucht habe zu optimieren. Mir 
ist dann immer mehr bewusst geworden, dass es eine Frage ist, die 
wir strukturell und gemeinsam angehen müssen. 2020 habe ich 
nach meinem Studium angefangen, als Gemeindereferentin in der 
Pfarrei Heilig Geist am Taunus zu arbeiten und dort sehr positive 
Erfahrungen mit einer neu gebildeten Nachhaltigkeitsgruppe ge-
macht, die motiviert war und für kirchliche Kontexte sehr gene-
rationenübergreifend und jung. Das hat mich motiviert, mich für 
diese Stelle zu bewerben. 

Die Anfänge des Projektes – erste Festlegungen

TS: Genau. Und dann haben wir gemeinsam im Januar 2022 in der 
Region Taunus angefangen.

NK: Zu Beginn saßen wir hier zusammen und haben überlegt, wie 
wir unsere Arbeit angehen. Wir haben auch darüber gesprochen, 
wie wir das Thema kommunizieren wollen. Uns war klar, dass wir 
einladend und positiv über das Thema Nachhaltigkeit sprechen 
wollen, nicht pessimistisch und mahnend, sondern hoffnungsvoll 
und ermutigend.

TS: Ja, das stimmt. Möglicherweise ist ja ohnehin die Haltung der 
Hoffnung der zentrale Beitrag der christlichen Kirchen. Es ist aber 
eine offene Frage geblieben, die wir gerne mit vielen Leuten be-
sprechen wollen: „Woher kommt die Hoffnung – und was können 
Christ:innen dazu beitragen?“

NK: Eine weitere Anfangsentscheidung war, dass wir die Bezeich-
nung unserer Stelle erweitern wollten. Ursprünglich hieß sie „Refe-
rat für schöpfungsverträgliche Pastoral“. Wir haben gemerkt, dass 
das ein Ausdruck ist, der im nicht-kirchlichen Bereich schwierig 
zu kommunizieren ist und haben daher den Begriff „Nachhaltig-
keit“ ergänzt. 



5

Drei Schwerpunkte: Schöpfungszeit, Gartenlabyrinth, 
Zusammenarbeit

TS: In den beiden ersten Jahren unserer Stelle hatten wir drei 
Schwerpunkte: erstens die Schöpfungszeit, zweitens ein begehba-
res Gartenlabyrinth, und drittens Kontakte zu zivilge-sellscha�li-
chen Organisationen.

Den „Tag der Schöpfung“ am 1. September haben wir vorge-
funden, ursprünglich aus der orthodoxen Kirche, und gefeiert seit 
vielen Jahren von der ACK, der Arbeitsgemeinscha� Christlicher 
Kirchen in Deutschland. Papst Franziskus hat ihn aufgegriffen und 
das weltweite ‚Laudato sí-Movement‘ zu einer Schöpfungszeit er-
weitert, die bis zum Tag des heiligen Franziskus am 4. Oktober 
dauert. In diesem Rahmen haben wir in jedem Jahr eine ganze 
Vielfalt von Veranstaltungen geplant und durchgeführt.

NK: Ich erinnere mich unter den Veranstaltungen zur Schöpfungs-
zeit noch besonders gerne an die „Wild Church“ im Sommer 2024, 
einen Gottesdienst im Wald mit persönlicher Natur-erfahrung 
und einem bereichernden Austausch, oder an eine Diskussions-
veranstaltung zum Thema „Wirtscha�swachstum“, und auch an 
Film-Impulse auf Instagram zum Thema „Leben in Fülle“, an de-
nen sich viele Menschen aus unserem Netzwerk beteiligt haben. 

TS: Außerdem haben wir seltene Käuze im Wald beobachtet, aber 
auch mit Kindern Äpfel geerntet und einiges andere mehr.

NK: Bei den Veranstaltungen kamen Menschen aus ganz verschie-
denen Kontexten – Leute, die wir aus den Gemeinden kannten, 
aber o� auch Leute, die in der Zeitung davon gelesen hatten und 
bisher eigentlich gar nichts mit Kirche zu tun gehabt hatten. 

TS: In der zweiten Schöpfungszeit hatten wir gelernt, dass Koope-
ration mit anderen Organisationen und Initiativen von entschei-



6

dender Bedeutung ist. Wir haben gesagt, wir machen nur noch 
etwas in Kooperation mit einer anderen Organisation – inner-
kirchlich wie außerkirchlich. Das hat sich wirklich bewährt. 

NK: Wenn man mit so vielen verschiedenen Kooperationspart-
ner:innen an einem gemeinsamen Programm arbeitet, ist das erst 
einmal mehr Arbeit. Aber am Ende lohnt es sich auf jeden Fall: Es 
erhöht die Reichweite und macht auch mehr Spaß zusammen.

TS: Unser Traum ist, dass aus dieser Schöpfungszeit einmal eine 
geprägte Zeit des Kirchenjahres wird. So wie es eine Fastenzeit 
und eine Osterzeit, wie es eine Adventszeit und eine Weihnachts-
zeit gibt, so gibt es vielleicht irgendwann mal eine ökumenische 
Schöpfungszeit. Gerade bei diesem Thema ist die ökumenische 
Verankerung unerlässlich.

NK: Das Gartenlabyrinth ist ein großes innerkirchliches Koope-
rationsprojekt mit der Katholischen Familienbildung Taunus und 
der Pfarrei St. Elisabeth Hofheim / Eppstein / Kri�el. Die Idee 
dazu kam von einem Ehrenamtlichen aus dieser Pfarrei und traf 
auf unseren Wunsch nach einem Begegnungsort, an dem unser 
Thema erlebbar werden kann. Die Pfarrei hat uns an der Boni-
fatius-Kapelle ein Stück Land zur Verfügung gestellt. Nachdem 
das Labyrinth gegraben war, haben wir im März 2024 mit einem 
„Trampelfest“ mit Schul- und Kitagruppen angefangen: Ich bin 
mit 230 trampelnden Kindern hinter mir durchs Labyrinth ge-
laufen. Daran erinnere ich mich gerne, genauso wie an das erste 
große Familienfest. Seitdem kommen immer wieder Schulklassen 
der örtlichen Grundschule und Gruppen aus anderen Schulen, um 
darin zu arbeiten. Im Frühjahr haben wir Kartoffeln gesät, die wir 
im Herbst geerntet haben, und beim Erntefest haben wir Pommes 
daraus gemacht.

Das Labyrinth ist zu einem ganz besonderen Ort geworden, an 
dem sich Menschen begegnen, an dem Umweltbildung stattfindet 



7

und an dem es ganz unterschiedliche Veranstaltungen gibt. Das 
Spannende an diesem Projekt ist, dass es sich im Gehen entwickelt 
hat. Anfangs hätten wir uns nicht vorstellen können, dass ein Jahr 
später schon rund 1.000 Kinder in diesem Labyrinth gearbeitet 
haben. Es ist für mich ein Ort, an dem Kirche lebendig und jung 
ist und Spaß macht.

TS: Neben der Verankerung in der Kirche haben wir ganz bewusst 
Kontakt gesucht zu zivilgesellscha�lichen Gruppen, wie zum Bei-
spiel der „Hofheimer Lokalen Agenda“ oder den jungen Leuten 
von Youtopia. Wir haben zuerst viele Male einfach nur an deren 
Veranstaltungen teilgenommen und Beziehungen aufgebaut. Die-
se Arbeit lebt von Beziehung, vom Immerwieder-Hingehen, vom 
Bekanntsein und von der Suche nach dem, was man gemeinsam 
machen kann. Später konnten wir unsere Räume, unsere Zeit und 
unsere personellen Ressourcen anbieten. Eine sehr positive Erfah-
rung war, als wir eingeladen wurden zu einer Vernetzung all dieser 
Gruppen. Da haben wir Wert darauf gelegt, dass wir uns an dieser 
Vernetzung beteiligen, aber nicht in eine führende Funktion ge-
hen. Wir wollten im Zug mitfahren, aber wir haben uns bewusst 
nicht in die Lok gesetzt. Das scheint uns eine sehr wichtige Erfah-
rung für die Zukun� kirchlicher Arbeit zu sein: dass wir als Leute 
von der Kirche an gesellscha�lichen Prozessen teilnehmen und sie 
mitbestimmen, aber eben nicht mehr anzuführen versuchen.

NK: Stimmt, das finde ich auch total wichtig. Gerade am Anfang 
haben wir erlebt, dass manche Leute Vorbehalte gegenüber der 
Kirche haben, weil sie genau die gegenteilige Erfah-rung zu dem 
gemacht haben, was du eben beschrieben hast. Anfangs hat je-
mand zu mir gesagt: „Ach, ihr meint das ja wirklich ernst mit der 
Nachhaltigkeit, das ist nicht wieder nur so ein Missionsding.“ Ich 
fürchte, diese Erfahrung haben Menschen o� gemacht, und wir 
müssen aufpassen, dass wir nicht wieder in dieselbe Kerbe schla-
gen. 



8

TS: Genau: Kirche als eine uneigennützige Gruppe, die mitarbeitet 
und ihren Teil zum Besten der Gesellscha� und der Nachhaltig-
keit beiträgt.

NK: Wir stoßen mit unserem Thema eigentlich überall auf gro-
ßes Interesse: bei den Kommunalverantwortlichen, für die Kirche 
immer noch ein wichtiger Player ist, und bei anderen zivilgesell-
scha�lichen Gruppen und Initiativen. Manche sind auch über-
rascht, dass sich Kirche für dieses Thema engagiert. Jugendliche 
haben uns zum Beispiel gesagt, dass die Kirche doch viel eher 
für die Caritas da sei. Vielen Hauptamtlichen in den Pfarreien ist 
Nachhaltigkeit ein persönliches Anliegen. Es ist aber meist kein 
Thema, das in der pastoralen Arbeit vorkommt. Die – o� unter-
besetzten – Teams haben scheinbar keine Kapazität für ein zu-
sätzliches Thema. 

Innerkirchliche Aktivitäten

TS: Diese strukturelle Überlastung der Pastoralteams ist auf die 
Dauer sicher ein Hindernis für die Innovationsfähigkeit der Kirche.

Bei der evangelischen Kirche in der Region gab es von Anfang an 
Bereitscha� zur Kooperation. Sie macht bei diesem Thema auch 
Sinn. Gerade wenn wir uns im gesellscha�lichen Bereich bewegen, 
ist die konfessionelle Frage nicht mehr wichtig. Wichtig ist, dass 
Christ:innen und ihre Kirchen etwas für die Nachhaltigkeit tun. 
So entsteht eine Ökumene des gemeinsamen Handelns und des 
Zeugnisses. 

NK: Auch in den Pfarreien der Region halten wir das Thema Nach-
haltigkeit präsent; vor allem durch die Gestaltung von Sonntags-
gottesdiensten. Die Leute finden es gut, wenn jemand von außen 
kommt und etwas Interessantes zu sagen hat. Wir freuen uns im-
mer, wenn Menschen verstehen: Das ist ein Thema, das uns als 
Kirche angeht – und wir können da auch ge-meinsam etwas tun.



9

TS: Bei diesen Gottesdiensten können wir ein „Grundrauschen“ 
herstellen. Aber an dem Punkt muss man realistisch sein: Eine 
Pfarrei ist eine Institution, sie ist keine Bewegung. Hier kommen 
nicht Menschen zusammen, weil sie gemeinsam etwas bewegen 
wollen, sondern weil sie Nachbar:innen sind und weil sie vielleicht 
für sich, ihre Familien, ihre Kinder, ihre Alten etwas gestalten wol-
len. Aber sie kommen nicht, weil sie ein bestimmtes Thema be-
wegt, das über eine Gruppe vorangetrieben werden soll. Einzelne 
Gruppen in der Pfarrei können das leisten. Aber die Pfarrei als 
Ganze ist in dieser Richtung kaum mobilisierbar. Sich das klar-
zumachen ist wichtig, damit man nicht falschen Hoffnungen oder 
Illusionen aufsitzt. 

NK: Das war mir nicht so ganz klar, als wir mit dieser Stelle be-
gonnen haben. Mir persönlich war politisches Engagement sehr 
wichtig, und ich habe gedacht, ich kann die Leute in den Pfarreien 
dafür begeistern, sich auf einer politisch-strukturellen Ebene ein-
zusetzen. Jetzt muss ich sagen, dass das eine unrealistische Erwar-
tung war. 

TS: In einigen großen Pfarreien gibt es Umwelt- oder Nachhaltig-
keitsausschüsse, die wir zu Vernetzungstreffen eingeladen haben. 
Anfangs kamen sie gerne, doch beim dritten Treffen meldeten sie 
uns zurück, dass sie keine Zeit für überregionale Vernetzung ha-
ben, weil sie in ihrem lokalen Engagement schon so eingespannt 
sind. 

Neue theologische Fragen im Kontext der Nachhaltigkeit

TS: Unsere Praxis der letzten beiden Jahre hat natürlich auch eine 
Reihe von theologischen Fragen aufgeworfen, die es weiter zu re-
flektieren gilt: Was sind eigentlich die Schwerpunkte, wenn wir 
über Schöpfung heute nachdenken? Was können wir als Kirche 
originär aus unserem Glauben, aus unserer Tradition zur öffentli-



10

chen Debatte beitragen? Wie relevant sind theologisch-spirituelle 
Erkenntnisse in einer säkularen Gesellscha�, und wie können sie 
verständlich kommuniziert werden?

NK: Ich glaube, Klimagerechtigkeit ist ein ganz wichtiger Punkt, 
den wir einbringen: Wenn ich die Bibel aufschlage und in den 
Evangelien lese, dann wird mir sehr deutlich, dass Ge-rechtigkeit 
ein Kernanliegen Jesu ist. Vielleicht ist unsere Herausforderung 
die „Übernächstenliebe“ (Eckart von Hirschhausen), also der Ein-
satz für die Menschen kommender Generationen und für die, die 
weit weg leben. Da können wir als katholische Kirche gut unsere 
gewachsenen internationalen Verbindungen einbringen. 

TS: Heute gibt es eine Tendenz zur Eschatologie, also anstelle der 
Frage nach der Bewahrung der Schöpfung („Was war mal gut, und 
was müsste bewahrt werden?“) die Frage: „Wie wollen wir in Zu-
kun� leben? Nach welchem Muster wollen wir leben als Erdlinge, 
als Teil der Schöpfung und doch mit Verantwortung?“ Man fragt 
also eher nach der sozial-ökologischen Transformation. Das finde 
ich einen sehr produktiven Gedanken, der sich zum Beispiel in 
Konzepten wie Paradising äußert, also der Vorstellung von einem 
Garten Eden heute mitten in der Krise.

NK: Wir erleben immer wieder, dass nach einer Predigt in einer 
Gemeinde einzelne Leute zu uns kommen und sagen, dass es für 
sie neu ist, dass Nachhaltigkeit etwas mit ihrem Glauben zu tun 
hat. Das Thema „Nachhaltigkeit“ sollte im kirchlichen Kontext 
nicht nur technisch angegangen werden, wie etwa durch Photo-
voltaik-Anlagen auf Kirchendächern. Wir müssen es auch pastoral 
betrachten: Welche Haltungen und Praktiken müssen wir entwi-
ckeln, um uns aktiv in den Nachhaltigkeitsdiskurs einbringen zu 
können? Wie können wir so eine gute Erfahrung von einer neuen 
Art des Miteinanders machen?



11

Erfahrungen und learnings

TS: Was haben wir bei aller Vorsicht und bei allem Bewusstsein der 
Begrenztheit unserer Erfahrungen gelernt?

Das Thema „Nachhaltigkeit und schöpfungsverträgliche Pasto-
ral“ ist richtig angesiedelt auf der kirchlich mittleren Ebene zwi-
schen der einzelnen Pfarrei und dem Bistum. In der Pfarrei finden 
sich möglicherweise nicht ausreichend Ressourcen und genügend 
Leute, die das wirklich betreiben wollen. Die Bistumsstellen, die 
dringend notwendig sind für die allgemeine Orientierung, Lei-
tung und Unterstützung sind aber von den aktiven Gemeindemit-
gliedern zu weit weg. Hier bietet sich die mittlere Ebene an – ei-
nerseits um eigenständig Aktivitäten voranzubringen, andererseits 
aber auch, um nahe an den Engagierten gemeindliche Aktivitäten 
zu unterstützen.

NK: Das Thema „Nachhaltigkeit“ muss eingebettet sein in eine 
allgemeine Bistumsstrategie. Es ist gut, wenn das Thema ein An-
liegen der Bistumsleitung und des gesamten Bistums ist. Es ist 
für uns wichtig, eine gute Kooperation zu haben mit den entspre-
chenden Gremien und Stellen auf Bistumsebene. Das erleben wir 
in unserer Arbeit sehr positiv. 

TS: Eine Sache ist uns aber völlig klar geworden. Wenn es eine Stra-
tegie gibt, braucht es dafür eine personelle Besetzung: Hauptamt-
liche, geschlechter- und generationenübergreifend, die das Thema 
„Nachhaltigkeit“ vorantreiben und es immer wieder einbringen. 
Da wird es am besten sein, wenn es nicht Einzelkämpfer:innen 
sind, sondern kleine Teams, die sich gegenseitig bereichern und 
in den leider nicht vermeidbaren Durststrecken auch gegenseitig 
ermutigen können. 

NK: Ich glaube, die Versuchung ist immer da, zu glauben, Nach-
haltigkeitseinsatz der Kirche funktioniere auch ohne Hauptamtli-



12

che. Sicher gibt es auch tatsächlich viele Ehrenamtliche, denen es 
ein Anliegen ist. Aber gerade im Hinblick auf die Schöpfungszeit 
merken wir: Es braucht jemanden, der das koordiniert und die 
Leute motiviert. Das wird in dieser Größenordnung kein Ehren-
amtlicher tun.

Was fördert Innovation?

TS: Was hat sich in unseren Stellen als innovationsfördernd erwie-
sen? 

Schon vor dem Beginn unserer Stelle gab es im der Region 
Menschen, denen das Thema wichtig war, die Dinge ausprobiert 
haben und die sich für die Schaffung unserer Stelle ein-gesetzt 
und gesagt haben: „Das ist jetzt euer Feld, hier könnt ihr arbeiten, 
ihr könnt hier und da anknüpfen, aber im Grunde seid ihr frei zu 
gestalten“. Dieser große Gestaltungsspielraum hat uns ermutigt, 
innovative Dinge zu probieren. Es gab niemand, der gesagt hat, 
„das haben wir alles schon mal probiert“, „das gab es alles schon 
mal“ oder „so was ist bei uns gar nicht möglich“. 

NK: Ganz wichtig ist aber auch, dass wir einfach Zeit hatten: Zeit, 
um Leute zu treffen, uns zu vernetzen, Veranstaltungen anderer zu 
besuchen und Vieles auszuprobieren. Gerade zum Experimentie-
ren sind wir sehr ermutigt worden. Auch Zeit für die Reflexion ist 
wichtig. Erlebnisse werden ja erst dadurch zu Erfahrungen, dass 
man sie reflektiert. Das braucht Zeit, die man o� im normalen 
pastoralen Alltag kaum hat. Hilfreich ist auch, dass wir immer 
wieder von anderen nach unseren Erfahrungen gefragt werden und 
sie so auf den Punkt bringen müssen.

TS: Ein besonders weites Feld für Innovation war für uns sicher 
die von uns gesuchte Kooperation mit verschiedenen zivilgesell-
scha�lichen Gruppen und mit einer Menge von Men-schen au-
ßerhalb der Kirchen. Die Art, dort zu arbeiten, sich zu begegnen 



13

und zu sprechen, hat uns immer wieder neue Horizonte eröffnet. 
Wir konnten lernen. Es gab auch Dinge, die uns enttäuscht haben, 
ganz klar. Diese Horizonterweiterung über die eigenen Grenzen 
der kirchlichen Aktivitäten hinaus ist extrem innovationsfördernd.

NK: Wir haben auch gelernt, dass sich nicht alles planen lässt, und 
dass es gut ist, auch offen für das Spontane zu sein. Das Labyrin-
th zum Beispiel hätten wir niemals so planen können, wie es sich 
letztlich entwickelt hat. Viel ist unterwegs, im Dialog mit den Be-
sucher:innen und in der Reflektion unserer Aktionen entstanden. 
Ich glaube, es ist total wichtig, dass man ein Ziel vor Augen hat, 
und dass man einen Plan hat, wie man da hinkommt. Aber man 
darf nicht stur an dem Plan festhalten und muss auch bereit sein, 
ihn zu verwerfen oder anzupassen und anders weiterzugehen.

TS: Und das ist ja einer der Spaßfaktoren an der Arbeit: wenn man 
von den Ergebnissen, die man dann erzielen kann, selbst noch 
überrascht wird. 

Neue Wege zu gehen muss die Arbeit mit bereits bestehenden 
Formaten nicht ausschließen. Die schon angesprochene Gestal-
tung von Gottesdiensten ist dafür ein Beispiel. Das gilt aber auch 
für Besuche bei einer ganzen Reihe von normalen Gemeindeak-
tivitäten wie einem Frauenfrühstück oder einer Erwachsenenbil-
dungsveranstaltung, wo einfach Menschen kommen, weil sie das 
Format mögen, und dann mit dem Thema konfrontiert werden. 
Das Bedienen bestehender Angebote nützt der Verbreitung des 
Themas und hil�, es im Sinne des erwähnten „Grundrauschens“ 
in der verfassten Kirche zu verankern.

NK: Das Thema „Nachhaltigkeit“ braucht konkrete Erfahrungsräu-
me, besonders die Begegnung mit der Natur. Viele Menschen sind 
kaum noch in Beziehung zur Natur. Diese Be-ziehung ist aber 
wichtig, weil sie auch für andere Beziehungsdimensionen öffnet: 
In der Natur komme ich in Kontakt zu mir selbst, und sie kann mir 



14

helfen, Gott zu entdecken und zu ihm in Beziehung zu treten. So 
kann ich erfahren, dass alles mit allem verbunden ist, wie es Papst 
Franziskus immer wieder betont. Bei unserem Angebot „Wild 
Church“ wurde das im Austausch über die persönliche Zeit in der 
Natur besonders deutlich. Naturerfahrung ist eine Grundlage für 
Nachhaltigkeitsengagement. Letztlich werde ich nur schützen, 
was mir kostbar ist. In der Natur spüre ich besonders, was Albert 
Schweitzer sagt: „Ich bin Leben, das leben will inmitten von Le-
ben, das leben will.“

Innovative pastorale Projekte aus dem Bistum Limburg

Über das Ende volkskirchlicher Strukturen in Deutschland herrscht 
weitgehend Konsens. Dennoch wird die kirchliche Praxis überwie-
gend in vertrauten Formen gestaltet.

Acht Seelsorgerinnen und Seelsorger im Bistum Limburg haben 
die Chance wahrgenommen, experimentell nach neuen Wegen in 
der Pastoral zu suchen. In „Dynamischen Stellen“ initiieren sie 
ökumenische, sozialräumliche, 
kulturelle und digitale Projekte. 
Der Band bietet neben den per-
sönlichen Erfahrungen der Seel-
sorgerinnen und Seelsorger auch 
die Ergebnisse einer empirischen 
Evaluation und eine pastoraltheo-
logische Analyse.

Buchtipp:
Elmar Honemann, Wolfgang Beck (Hg.)
Von der Pfl icht zur Kür –
Experimente in der pastoralen 
Praxis, Verlag Herder



15

„Gott, du hilfst Menschen und Tieren“
Sr. Nathalie Korf CJ / Thomas Schmidt
Predigt zur Schöpfungszeit 2025

Die Schöpfungszeit geht jedes Jahr vom 1. September, dem Gebetstag für 
die Bewahrung der Schöpfung, bis zum 4. Oktober, dem Gedenktag des Hl. 
Franziskus. In Deutschland hat die ACK (Arbeitsgemeinscha� Christlicher 
Kirchen) die diesjährige Schöpfungszeit unter das Motto „Gott, du hilfst 
Menschen und Tieren“ aus Psalm 36 gestellt. Sr. Nathalie Korf CJ (NK) 
arbeitet zusammen mit ihrem Kollegen Thomas Schmidt (TS) im Referat 
Nachhaltigkeit und schöpfungsverträgliche Pastoral im Bistum Limburg. In 
der Schöpfungszeit haben sie gemeinsam zu Gen 1, 1–2a.20–2 gepredigt. 

TS: Wir haben einen kurzen Auszug aus der Schöpfungsgeschich-
te der Bibel gehört. Genauer: einen Auszug aus einer der beiden 
Schöpfungsgeschichten. Sie steht ganz am Anfang des Buches 
Genesis oder der 5 Bücher Mose, ist aber von ihrer Entstehungs-
zeit die jüngere Fassung, etwa aus dem Jahr 500 v.Chr.

Sie beginnt mit dem „Tohuwabohu“, dem hebräischen Wort 
für wüst und leer. Die Schöpfung erscheint hier wie ein Akt des 
Ordnungschaffens: Aus dem Chaos wird der Kosmos. Im immer 
gleichen Schema werden gewissermaßen rhythmisiert die sieben 
Tage mit ihren jeweiligen Naturerscheinungen und Lebewesen er-
schaffen.

Also – und das ist die erste wichtige Botscha� der Schöpfungs-
geschichte: Alles ist geschaffen und wir alle sind geschaffen: Men-
schen und Tiere. Wir sind Mitgeschöpfe, die Geschöpflichkeit ist 
unser gemeinsames Merkmal. Das heißt insbesondere: Unser Le-
ben ist begrenzt und wir verdanken es einem Anderen. Wir haben 
es nicht aus uns selbst heraus.

Dazu gehört die zweite Botscha� dieser Schöpfungsgeschichte: 
Bei aller Mitgeschöpflichkeit gibt es dennoch eine Reihenfolge: 



16

Der Mensch wird erst am 6. Tag geschaffen. Darin steckt eine ein-
fache, aber sehr wichtige Botscha�: Bevor der Mensch sich um die 
Erde kümmern konnte, hat sich die Erde um ihn gekümmert und 
ihm seine Lebensgrundlagen geschaffen: Die Sonne und die Ster-
ne, das Land und das Meer, die Pflanzen und Tiere. Von Anfang an 
kommen wir als zerbrechliche und bedür�ige Wesen auf die Welt, 
die ohne ihre Mitwelt gar nicht existieren könnten. Ohne das Le-
ben um uns herum, könnten wir gar nicht leben. Und nicht zuletzt 
deshalb hil� „Gott den Menschen und den Tieren.“

NK: Wir sind also nicht alleine auf der Erde. Alles Geschaffene ist 
miteinander verbunden. Vielleicht haben Sie noch im Ohr, dass 
es im ersten Schöpfungsbericht am Abend eines jeden Tages heißt 
„Gott sah, dass es gut war.“ Nach der Erschaffung des Menschen 
steht das nicht dort. Erst als Gott am Abend des 6. Tages noch 
einmal auf seine gesamte Schöpfung schaut, auf alles, was er ge-
macht hat, steht dort „Und siehe, es war sehr gut“.

Diese „sehr gute“ gemeinsame Existenz des Geschaffenen ist 
auf eine friedliche, gleichberechtigte, Koexistenz hin angelegt. 
Das sieht man zum Beispiel an der Nahrung, die Gott den Ge-
schöpfen zugedacht hat: dem Menschen werden die Früchte der 
Bäume gegeben und alles Gewächs, das Samen bildet. Den Tie-
ren wird „alles grüne Gewächs“ zur Nahrung gegeben. Die Tiere 
wurden also nicht als Nahrung, zum Nutzen, für den Menschen 
geschaffen. Fleischkonsum erlaubt Gott erst nach der Sintflut. Es 
gibt also keine Jagd, kein Blutvergießen, keine Angst voreinan-
der. Ein Idealzustand, der uns aber etwas Wichtiges sagt: Gottes 
ursprünglicher Wille ist eine Partnerscha� zwischen Mensch und 
Tier, keine Konkurrenz, keine Unterdrückung. 

Aber was machen wir auf diesem Hintergrund mit dem exklusi-
ven Herrscha�sau�rag an den Menschen? Der Mensch bekommt 
von Gott nicht nur, wie die Tiere, den Au�rag, fruchtbar zu sein, 
sondern auch, die Erde zu unterwerfen und über die Tiere zu 
„walten“, wie es in der neuen Einheitsübersetzung heißt. In der 



17

Geschichte hat dieser Vers viel Schaden angerichtet. 
„Herrschen“ und „unterwerfen“ ist hier kein Freibrief für Aus-

beutung, sondern ein Au�rag zur Fürsorge. Der Mensch wurde 
als „Ebenbild“ Gottes geschaffen. Es lohnt sich also, einmal zu 
schauen, wie Gott denn herrscht: er schafft, erhält, segnet. Sein 
Herrschen ist dienend, gerecht, lebensfördernd. 

TS: Die „Herrscha�“ des Menschen über die Schöpfung ist also 
in erster Linie Verantwortung für die Schöpfung. Diese hat viele 
Facetten. Sie betrifft auch unseren Umgang mit Tieren. Wie be-
handeln wir Tiere? Wie gehen wir mit aussterbenden Arten um? 
Leiden wir an der drastischen Reduzierung von Insekten? Ha-
ben Tiere eigene Rechte? Wenn ja, wer vertritt sie und wie? Wir 
halten wir Tiere – Hunde, Katzen, andere Haustiere? Was ist mit 
unserer Ernährung? Dürfen wir Tiere essen? Wenn ja, unter wel-
chen Bedingungen züchten und halten wir sie? Ist Massentier-
haltung gerechtfertigt? Dazu gehört die Frage: Sind Tierversuche 
zu verantworten? Sie spüren, das sind alles ernste und auch um-
strittene Fragen. Nur, wenn wir eingestehen, dass wir alle Mit-
geschöpfe sind, müssen wir nach Antworten suchen, die unserer 
Mitgeschöpflichkeit gerecht werden.

Was die Bibel sehr gut nennt, das weiß sie untereinander ver-
bunden. Die moderne Biologie und Gentechnik bestätigen das auf 
beeindruckende Weise: Unsere genetischen Übereinstimmungen 
mit Pflanzen und Tieren sind frappierend. Wenn wir diese Hal-
tung mehr und mehr einüben, dann werden wir ein anderes Bild 
von uns gewinnen. Dann werden wir unserer Umwelt nicht einfach 
nur gegenüberstehen. Dann wird unser Ich größer, zum exten-
ded self, wie es eine amerikanische Tiefenökologin ausdrückt. Ich 
bin nicht nur Ich, ich bin auch meine Familie, meine Gruppe, die 
Menschheit, die ganze Schöpfung. Ich bin ein lebendiger Teil im 
Netz des Lebens und wir schützen so, bei allem Einsatz für eine 
intakte Umwelt immer (auch) uns selbst. 



18

NK: Der Mensch wurde als Letzter geschaffen. Aber ist er deshalb 
die „Krone der Schöpfung“, wie es in einem bekannten Gottes-
lob-Lied, das o� zum Glaubensbekenntnis gesungen wird, heißt? 
An dieser Stelle regt sich in mir immer Widerspruch: das ist eine 
völlige Selbstüberschätzung! Gar nichts sind wir ohne funktionie-
rende Ökosysteme um uns herum. Und mit unserer großen Intel-
ligenz haben wir schon viel zu o� Dinge erschaffen, die eben diese 
Ökosysteme zerstören, statt die Schöpfung – und damit auch uns 
selber – zu erhalten. 

Ich denke, wir tun gut daran, diese selbstaufgesetzte Krone 
abzusetzen und den Blick von uns weg hin zu den anderen Ge-
schöpfen zu wenden. Von Tieren können wir nämlich Einiges ler-
nen: zum Beispiel Effizienz und Nachhaltigkeit, etwa von Bienen, 
die mit minimalem Materialeinsatz, dem Wachs, äußerst stabile 
Strukturen bauen. Oder Anpassungsfähigkeit, zum Beispiel von 
Zugvögeln, die flexibel auf Umweltbedingungen reagieren. Auch 
gelungene Kooperation können wir von Tieren lernen oder Acht-
samkeit. 

Dazu ist es wichtig, Tiere überhaupt bewusst wahrzunehmen. 
Wenn ich Zeit habe, vor allem im Urlaub oder in Exerzitien, bin 
ich gerne in der Natur. Dann setze ich mich manchmal irgendwo 
in den Wald oder ans Feld und beobachte in aller Ruhe, was um 
mich herum geschieht. O� nehme ich zunächst gar nicht so viel 
wahr, aber dann sehe ich die Ameisen, Käfer, Vögel, Insekten – 
und dann wird mir klar, dass ich hier der Fremdling bin, in der 
Minderheit – umgeben von einem faszinierenden Ökosystem, in 
dem es ganz viel zu entdecken, zu bestaunen und auch zu ler-
nen gibt. Solche kleinen Achtsamkeitsübungen in der Natur kann 
ich empfehlen: sie helfen auch sehr, abzuschalten. Und sie kön-
nen dankbar machen für meine Mitwelt, meine Mitgeschöpfe und 
Gott, den Schöpfer. Aus dieser Dankbarkeit heraus kann ich mich 
dann wieder an die Arbeit machen, meiner von Gott gegebenen 
Verantwortung nachkommen und diese Welt in Liebe und Fürsor-
ge mitgestalten. 



19

Weshalb sind wir in diese Stunde gekommen? 
Nachfolge als Passion
Sr. Igna Kramp CJ
Geistlicher Impuls für die Priester und Diakone des Erzbistums Köln, 
Karmontag 2025

Sehr geehrte, liebe Brüder und Schwestern,
im Johannesevangelium spricht Jesus immer wieder von „sei-
ner Stunde“, die „noch nicht gekommen“, oder weiter hinten im 
Evangelium „gekommen ist“. Bei der Hochzeit von Kana etwa 
sagt er auf den Hinweis seiner Mutter, dass der Wein alle sei, „Was 
willst du von mir, Frau? Meine Stunde ist noch nicht gekommen!“ 
(Joh 2,4). Mit „seiner Stunde“ meint Jesus die Stunde seines Lei-
dens, seines Todes und seiner Auferstehung. Auf diese „Stunde“ 
läu� sein Leben zu, und „in dieser Stunde“ erst wird in vollem 
Maße offenbar, wer er ist. In dieser Heiligen Woche gehen wir mit 
Jesus in „seine Stunde“. Wir feiern mit ihm das letzte Abendmahl, 
waschen mit ihm die Füße seiner Jünger, durchstehen mit ihm die 
Todesangst im Garten Getsemani, begleiten ihn bei seiner Ver-
ha�ung und Verurteilung, halten aus unter dem Kreuz, erdulden 
die Leere, da er im Grab liegt und erfahren mit ihm den Trost der 
Auferstehung. 

In dieser Woche lesen wir mehrere Texte aus dem Johannesevan-
gelium: Am Gründonnerstag die Fußwaschung (Joh 13,1–15), am 
Karfreitag die Johannespassion (18,1–19,42) und am Ostersonn-
tag die Entdeckung des leeren Grabes und die Begegnung Maria 
Magdalenas mit dem Auferstandenen im Garten (Joh 20,1–18). 
Die Feier des Paschamysteriums ist wie jedes Jahr sehr stark von 
Texten des Vierten Evangeliums geprägt. Dies möchte ich zum 
Anlass nehmen, in diesem Impuls genauer hinzulesen, was uns ge-
rade Johannes zu diesem Geheimnis zu sagen hat. 



20

Beginnen möchte ich mit dem Eingangschor der Johannespassion 
von Johann Sebastian Bach, dessen Worte zugleich ein Gebet sind: 

Herr, unser Herrscher, dessen Ruhm
in allen Landen herrlich ist.
Zeig uns durch deine Passion,
dass du, der wahre Gottessohn,
zu aller Zeit,
auch in der größten Niedrigkeit,
verherrlicht worden bist. 1

„Jetzt ist der Menschensohn verherrlicht“ (Joh 13,31)

Der Eingangschor trifft ins Zentrum eines johanneischen Para-
doxons: In Jesu Leiden verbindet sich die größte Niedrigkeit mit 
der Herrlichkeit Gottes. Manchmal heißt es, der vierte Evangelist 
ginge über das Menschliche an Jesus hinweg. Aber das stimmt so 
nicht: gerade in seinem Evangelium erfahren wir, dass Jesus müde 
ist (Joh 4,6), dass er Durst hat (19,28), dass Jesus weint (Joh 11,35), 
dass Jesus liebt (Joh 11,5). Johannes geht nicht über Jesu Mensch-
lichkeit hinweg, sondern er spannt den Bogen von menschlicher 
und göttlicher Natur Jesu maximal aus. Gerade in der größten 
Niedrigkeit Jesu wird Gott verherrlicht. Das wird schon zu Be-
ginn des Paschamysteriums deutlich: Jesus wäscht seinen Jün-
gern die Füße. Sicher werden Einige von Ihnen diese Woche in 
der Liturgie Mitgliedern des Gottesvolkes die Füße waschen. Das 
gehört zur Vergegenwärtigung des Mysteriums. Und doch: Wird 
darin überhaupt deutlich, wie sehr sich Jesus darin erniedrigt hat? 
In unserer Gesellscha� gibt es diesen Dienst, der in der Antike 
von den niedrigsten Sklaven verrichtet wurde, so nicht. Welcher 
Dienst wäre in unserer Gesellscha� der niedrigste aller Dienste, 

1     https://www.vmii.org/bwv-245-johannes-passion/1-herr-unser-herrscher-appendix-1.



21

der dem Sklavendienst der Fußwaschung gleichkäme? Wundver-
sorgung in der Obdachlosenambulanz? Reinigungsdienste in der 
Unterkun� für Geflüchtete? Jesus macht sich die Hände schmut-
zig. Seine Geste ist aber auch Ausdruck des Willkommens und der 
persönlichen Zuwendung. Jesus zeigt uns, was es heißt, zu „die-
nen“ (diakonein), das wörtlich bedeutet, dia kónis „(sich) durch den 
Staub (arbeiten)“. 

Nachdem Jesus seinen Jüngern die Füße gewaschen hat, kündigt 
er an, dass Judas ihn verraten wird, und dieser geht hinaus in die 
Nacht (Joh 13,30). Damit beginnt die Passion, auch wenn noch 
einige Zeit verstreicht, bis Jesus auch tatsächlich verha�et wird. 
Umso mehr überraschen seine Worte in diesem Moment: „Jetzt 
ist der Menschensohn verherrlicht und Gott ist in ihm verherr-
licht“ (Joh 13,31). Jesus deutet „seine Stunde“, und damit ist das 
ganze Paschamysterium gemeint, als „Verherrlichung Gottes“. Die 
Dramatik dieser Paradoxie wird besonders deutlich in der so ge-
nannten „Getsemani-Szene“, die im Johannesevangelium schon 
direkt nach dem Einzug in Jerusalem in Kapitel 12 erzählt wird 
und mit dem Ort Getsemani gar nichts zu tun hat. Dort heißt es 
(12,27–32):

27Jetzt ist meine Seele erschüttert. Was soll ich sagen: Vater, rette mich aus 
dieser Stunde? Aber deshalb bin ich in diese Stunde gekommen. 28Vater, 
verherrliche deinen Namen! Da kam eine Stimme vom Himmel: Ich habe 
ihn schon verherrlicht und werde ihn wieder verherrlichen. 29Die Menge, 
die dabeistand und das hörte, sagte: Es hat gedonnert. Andere sagten: Ein 
Engel hat zu ihm geredet. 30Jesus antwortete und sagte: Nicht mir galt diese 
Stimme, sondern euch. 31Jetzt wird Gericht gehalten über diese Welt; jetzt 
wird der Herrscher dieser Welt hinausgeworfen werden. 32Und ich, wenn ich 
über die Erde erhöht bin, werde alle zu mir ziehen.

Jesus deutet hier seine Passion als Verherrlichung, ja mehr noch, 
er ist offensichtlich überzeugt, dass er um dieser Verherrlichung 



22

willen „in diese Stunde gekommen ist“ und geht freiwillig in die 
Passion. Ich weiß nicht, wie es Ihnen geht, aber menschlich gese-
hen ist das schon eine große Herausforderung: Erniedrigung in 
Leiden und Tod hinein – auch hier wieder dia kónis – zu Verherrli-
chung Gottes? Vielleicht erschließen Jesu weitere Worte uns einen 
Sinn: Das Böse besiegen, alle Menschen an sich zu ziehen. Das 
Ende der „Verherrlichung“ ist nicht Jesu Tod, sondern seine Auf-
erstehung und Heimkehr zum Vater. Es gilt, das Ganze zu sehen. 
Und dennoch: zu dem Ganzen gehört zunächst der Weg ins Lei-
den. Diese Spannung lässt sich nicht auflösen. Jesus formuliert sie 
kurz vor der zitierten Szene in einem Bildwort: „Amen, ich sage 
euch: Wenn das Weizenkorn nicht in die Erde fällt, bleibt es allein; 
wenn es aber stirbt, bringt es reiche Frucht“ (Joh 12,24). 

Bei aller Spannung und Herausforderung liegt in Jesu Worten sehr 
viel Vertrauen. Seine Beziehung zu Gott, zu seinem Vater, ist of-
fenbar so tief, dass er in das schreckliche Geschehen der Passion 
hineingehen und darin einen Sinn sehen kann. Seine Beziehung 
zum Vater ist so innig, dass er auf ein gutes Ende des schrecklichen 
Geschehens nicht nur hofft, sondern fest vertraut. Vielleicht ist 
dieses Vertrauen geprägt davon, dass er in seinem Leben immer 
wieder erfahren hat, dass Gott da ist und ihn führt und hält. Ich 
weiß nicht, wie es Ihnen geht: Ich bin nicht sicher, ob ich so viel 
Vertrauen in einer solch bedrohlichen Situation aufbringen könn-
te. Aber ich wünsche es mir. Ich wünsche mir, dass ich dann sagen 
kann: Du, Herr, wirst schon wissen, warum ich in diese Stunde 
gekommen bin. Oder dass ich wenigstens mit dieser Frage vor 
Gott und mit Gott da sein kann: Warum bin ich in diese Stunde, 
in diese Situation, gekommen? Das „Deshalb…!“ mag mir auf den 
Lippen ersterben. Aber ich möchte vertrauen, dass es dieses „Des-
halb“ bei Gott für mich, für uns, gibt.

Wenn ich über unsere Situation als Kirche heute nachdenke, dann 
scheint es mir wichtig, mit dieser Frage an Gott unterwegs zu sein: 



23

„Warum sind wir in diese Stunde, in diese Situation gekommen?“ 
Oder vielleicht besser: „Wozu?“ (Das biblische „warum?“ ist sehr 
o� ein „wozu“, so etwa auch im Wort Jesu am Kreuz: „Wozu hast 
du mich verlassen?“). „Warum“ fragt nach der Ursache, „Wozu“ 
fragt nach der Aufgabe, der Berufung, nach dem, was aus einer Si-
tuation wachsen kann. Wozu ru� Gott uns als Kirche (von Köln) in 
unserer ganz konkreten Situation heute? Ich möchte Ihnen, möch-
te uns, heute diese Frage mitgeben: Wozu sind wir in diese Stunde, 
in die aktuelle Situation unserer Kirche gekommen? Nicht, um sie 
schnell zu beantworten – das wird nicht möglich sein. Nein, eher 
im Sinne von Rainer Maria Rilkes Gedicht „Über die Geduld“: 
„Man muss Geduld haben / Mit dem Ungelösten im Herzen, / 
und versuchen, die Fragen selber lieb zu haben (…) Wenn man die 
Fragen lebt, / lebt man vielleicht allmählich, / ohne es zu mer-
ken, / eines fremden Tages /in die Antworten hinein.“ Ich möchte 
Sie einladen, die Frage, „Wozu sind wir in diese Situation gekom-
men?“ lieben zu lernen und geduldig auf Antworten hinzuleben.

Ich bin dankbar, dass ich seit der Fastenzeit 2024 als geistliche 
Begleitung miterleben und bezeugen darf, dass und wie in Ihrem 
Erzbistum in der Erzbischöflichen Beratungskonferenz und an-
deren Leitungsgremien diese Frage nach dem „Wozu?“ im Fokus 
steht. Dabei ist wie überall klar: Es gibt darauf nicht einfach eine 
Antwort. Und ganz sicher kann es keine Antwort sein, dass alles so 
weitergeht wie bisher, oder „wie früher“. Es braucht eine neue Ori-
entierung, und auch wenn die Antwort mehr gesucht als gefunden 
werden kann, so zeichnet sich doch eine Richtung ab, in der man 
sich gemeinsam weiter vortasten kann. In dieser Atmosphäre des 
betenden Suchens ist die pastorale Vision „Ihr werdet meine Zeu-
gen sein“ entstanden. Welcher Ruf an uns steckt möglicherweise 
in der aktuellen Situation der Kirche in der Welt heute? Skizziert 
wird in der Vision eine Rückkehr zum Wesentlichen: Leben tei-
len – Glauben bezeugen – Evangelium weitergeben und so Men-
schen mit Christus in Berührung bringen. Von zentraler Bedeu-



24

tung sind Orte und Beziehungen, in denen der Glaube – und pistis
hat ja auch die Bedeutung von Vertrauen! – erfahren werden kann: 
Orte der Vertrautheit mit Gott im Wortsinn und zugleich Orte der 
Freundscha�. Was hier vorgeschlagen wird, ist grundlegend und 
einfach, hängt nicht primär an Gebäuden, Finanzen, Strukturen, 
kann eher von Angesicht zu Angesicht gelebt werden, nicht nur 
im Urchristentum, auch heute. Nicht zufällig endet die Vision mit 
einer Frage: „Was brauchen wir heute und morgen wirklich, um als 
Kirche einladend, dienend und missionarisch zu sein?“ Mit dieser 
Vision ist eine zagha�e Orientierung geschehen – gehen und da-
bei die Vision teilen, können nur alle gemeinsam!

Jesus und die Jünger im Garten

Kommen wir zurück zum Johannesevangelium. Die Passion be-
ginnt bei Johannes mit folgenden Worten (Joh 18,1–2): 

1Nach diesen Worten ging Jesus mit seinen Jüngern hinaus, auf die andere 
Seite des Baches Kidron. Dort war ein Garten; in den ging er mit seinen 
Jüngern hinein. 2Auch Judas, der ihn auslieferte, kannte den Ort, weil Jesus 
dort o� mit seinen Jüngern zusammengekommen war.

Jesus geht mit seinen Jüngern in den Garten Getsemani – so 
könnte man meinen. Bei genauerer Betrachtung ist das aber bei 
Johannes ganz anders. Den „Garten Getsemani“ gibt es erst in ei-
ner Zusammenschau der Evangelien. Matthäus und Markus spre-
chen von „einem Landgut mit Namen Getsemani“ (Mt 26,36; Mk 
14,32), Lukas spricht vom „Berg der Olivenbäume“ (Lk 21,37) und 
nur Johannes spricht vom Garten – ohne „Getsemani“ (Joh 18,1). 
Damit möchte ich nicht sagen, dass es sich nicht um denselben 
Ort gehandelt hat – das ist schon wahrscheinlich. Sondern dass 
Johannes seine eigene Weise hat, die Szene zu erzählen, und dass 
dies erheblich von unserer geprägten Vorstellung vom „Garten 
Getsemani“ abweicht. 



25

Wenn es im vierten Evangelium überhaupt so etwas wie eine To-
desangstszene gibt, so erzählt Johannes sie bereits in Kapitel 12: 
„Jetzt ist meine Seele erschüttert. Was soll ich sagen: Vater, ret-
te mich aus dieser Stunde? Aber deshalb bin ich in diese Stunde 
gekommen. Vater, verherrliche deinen Namen!“ (Joh 12,27f) Da-
mit ist das Geschehen, das zwei der synoptischen Evangelien mit 
Getsemani verbinden, bei Johannes hier in Kapitel 18 schon längst 
vorbei. Damit stellt sich die Frage: Wenn Jesus hier nicht in den 
Garten geht, um mit dem Vater darum zu ringen, welchen Weg er 
gehen soll, wozu denn dann? Die Szene bleibt seltsam inhaltsleer 
und ohne richtige Handlung. Jesus geht mit den Jüngern in 18,1 in 
den Garten hinein und verlässt ihn in 18,4 bereits wieder. Was im 
Garten passierte, können wir nur erahnen. Jedenfalls kein Gebet in 
Todesangst. Das würde nicht in die dramatische Konzeption des 
Evangeliums passen. Aufschlussreich ist die Information, dass Je-
sus sich dort häufig mit seinen Jüngern versammelte. Der Garten 
war also ein Ort, wo Jesus und die Jünger sich trafen. Dabei ist 
die Bezeichnung dieses Ortes als Garten (kêpos) höchst bedeut-
sam. Es ist im Griechischen möglich, einen Olivenhain als Garten 
zu bezeichnen, aber es fällt doch auf, dass das nur Johannes tut. 
Es liegt nahe, dass er damit auf den Urgarten, den Garten Eden 
anspielt. Wie der Mensch im Garten Eden in paradiesischer Un-
befangenheit mit Gott umgehen konnte, so auch die Jünger mit 
Jesus im Garten. Mit Jesus im Garten zu sein, wird bei Johannes 
zu einer Chiffre für die Jüngerscha�. Deshalb wird Petrus bei sei-
ner Verleugnung nicht gefragt, ob er zu Jesus gehört, weil ihn seine 
Sprache als Galiläer ausweist (vgl. Mt 26,73; Mk 14,70; Lk 22,59), 
sondern: „Habe ich dich nicht im Garten bei ihm gesehen?“ (Joh 
18,26). Neben dem Garten Eden könnte hier auch auf antike Phi-
losophenschulen angespielt sein. Denn die Philosophen Grie-
chenlands lehrten in den drei großen Parks außerhalb von Athen: 
Platon in der Akademie, Aristoteles im Lykeion, die Kyniker im 
Kynosarges. Der antike Geschichtsschreiber Strabon rechnet die 
Gärten der Philosophen zu den Hauptzierden Athens.



26

Der Garten, in den Jesus bei Johannes zu Beginn der Passion geht, 
ist also kein Garten der Todesangst, sondern eher eine Jüngerschu-
le mit Anklang an das Paradies. Was hier beschrieben wird, kann 
daher Vorbild für die „Orte der Vertrautheit mit Gott – Orte der 
Freundscha�“ sein, von denen die pastorale Vision spricht. Das 
klingt auch schon vorher in der Perikope von der Fußwaschung an, 
denn die Jünger sind bei Johannes nicht zum Paschamahl versam-
melt – in der johanneischen Chronologie ist erst der Karfreitag 
der Rüsttag zum Paschafest! – sondern zu einem deîpnon, einem 
Freundscha�smahl. Wie bei einem solchen Freundscha�smahl 
folgen danach philosophische Dialoge, die Abschiedsreden, in 
denen Jesus seine Jünger als Freunde bezeichnet (Joh 15,15). Er be-
reitet die Jünger in diesen Dialogen auf sein Sterben vor – man 
mag hier an den Abschied des Sokrates von seinen Schülern im 
platonischen Dialog Phaidon denken.

Die paradiesische Gemeinscha� im Garten in Joh 18,1–2 ist nur 
von kurzer Dauer, denn Judas hat den Ort verraten und so versam-
melt sich eine gewaltige Truppe von Juden und Heiden vor dem 
Garten, um Jesus zu verha�en (18,3). Jesus geht mitten in diese 
Bedrohung hinein, tritt dem Verha�ungstrupp vor dem Garten 
entgegen (18,4). Die Szene ist als Theophanie gestaltet, denn ob-
wohl eine ganze Kohorte vor dem Garten aufmarschiert ist, fallen 
alle nieder, als Jesus das „Ich bin es“ und damit den Gottesnamen 
ausspricht (18,6). Zugleich bittet Jesus um die Freilassung seiner 
Freunde: „Wenn ihr also mich sucht, dann lasst diese gehen!“ (18,8)

Es ist auffällig, wie bereitwillig Jesus den „Ort der Freundscha�“, 
das gleichsam vorläufig wiederhergestellte Paradies aufgibt und 
sich seinen Verfolgern stellt. Bevor er ins Leiden geht, ist eben der 
Kosmos als Ganzer noch nicht heil, und ein exklusives Paradies ist 
ein Widerspruch in sich, da Gott doch der Schöpfer aller Men-
schen und Jesus der Erlöser aller Menschen ist. Bemerkenswert 
ist dabei, dass die frühjüdische Hoffnung auf das Paradies darin 



27

bestand, dass es wieder geöffnet wird und die Gerechten hinein-
kommen. Jesus wartet aber nicht im Paradies, wer hineinkommt, 
sondern er geht hinaus, dem gottfeindlichen Kosmos entgegen, 
um alle Menschen in dieser Lebenssphäre hineinzuholen, wie es 
wörtlich heißt, „alle an sich zu ziehen“ (Joh 12,32). Er weist auch 
Petrus zurecht, als der sein kleines Paradies, seine Freundesge-
meinscha�, verteidigen will (18,10). Hier wird im Text doch noch 
an die Todesangstszene in Kapitel 12 angespielt, aber die Frage ist 
längst entschieden: „Der Kelch, den mir der Vater gegeben hat, 
soll ich ihn nicht trinken?“ (18,11)

Für „Orte der Freundscha�“ können wir festhalten, dass damit 
keine exklusiven Zirkel gemeint sein können, in denen der „hei-
lige Rest“ (wenn er denn heilig ist), unter sich bleibt. Nein, die 
Orte der Freundscha�, der Vertrautheit mit Gott, müssen offe-
ne, inklusive Orte sein, und die missionarischen Jüngerinnen und 
Jünger sollten mit Jesus mutig hinausgehen, um ihnen diese Orte 
zu erschließen. 

Der Weg zum Golgota

Jesus geht nicht nur aus dem Garten hinaus, sondern sein Weg 
führt ihn in die Machtzentralen seines Heimatlandes hinein: vor 
den Hohen Rat und vor Pilatus. Schließlich führt sein Weg ihn 
ganz hinaus – aus Jerusalem und auf den Golgota. Im Gegen-
satz zu einem Garten, zu dem es gewöhnlich gehört, dass er nach 
außen abgegrenzt ist, steht das Kreuz auf dem Golgotafelsen an 
einem weithin sichtbaren, nach außen unbegrenztem Raum. Es ist 
ein Ort inmitten des gottfeindlichen Kosmos, und Jesus ist von 
der Erde erhöht, um alle an sich zu ziehen (Joh 12,32).

Es ist bemerkenswert für unsere Vision, dass diese „Anziehung 
aller“ ein umfassendes Loslassen Jesu voraussetzt: Seine Freun-
de haben ihn verlassen, die Kleider wurden ihm weggenommen. 



28

Die beiden, die noch da sind, seine Mutter und der Jünger, den er 
liebte, gibt er einander zur gegenseitigen Sorge – und damit auch 
selbst ab. Am Kreuz ist er vollkommen nackt. Diese Vorstellung 
mag uns fremd erscheinen, ist er doch auf Bildern in der Regel 
dezent mit einem Tuch bekleidet. Frühere Generationen waren da 
weniger diskret: der Kirchenvater Hieronymus prägte das Wort: 
Nudus nudum Christum sequi – Nackt dem nackten Christus folgen. 
Praktisch die ganze Armutsbewegung des lateinischen Mittelalters 
hat sich auf dieses Wort berufen. Am Ende hat Christus alles los-
gelassen, zuletzt sein Leben. 

Armut und Loslassen haben nur dann einen spirituellen Wert, wenn 
dies freiwillig gesucht wird. Deshalb bin ich vorsichtig, hier einen 
allzu engen Zusammenhang zur pastoralen Vision herzustellen. 
Ich formuliere meinen Gedanken als Frage: Wäre es nicht passend, 
die abschließende Frage aus der Vision mit Blick auf den gekreu-
zigten Christus zu stellen: „Was brauchen wir heute und morgen 
wirklich, um als Kirche einladend, dienend und missionarisch zu 
sein – und was nicht (mehr)?“ Wenn das Weizenkorn nicht in die 
Erde fällt und stirbt, bleibt es allein. Wenn es aber stirbt, bringt es 
reiche Frucht (Joh 12,24). Vielleicht brauchen wir leere(re) Hände, 
um die Frucht unseres Wirkens von Gott her zu empfangen.

Die neue Schöpfung: Zurück im Garten

Jesu Sterben im Johannesevangelium ist jedenfalls kein Unter-
gang, sondern der Evangelist erzählt mit diesem Tod zugleich den 
Beginn einer neuen Schöpfung. Wie in der Schöpfungserzählung 
der Genesis findet sich am Beginn und am Ende des Johannes-
evangeliums eine Zählung von Tagen (Joh 1,29.35.43; 2,1; 12,1.12; 
13,1.18,28; 19,31). Die Zählung auf Jesu Passion hin beginnt „Sechs 
Tage von dem Paschafest“ mit der Salbung in Betanien (12,1). Und 
dann wird immer wieder eingeflochten, wie lange es noch bis zum 
Pascha ist – bis zum Rüsttag, an dem Jesus zum Tod verurteilt 



29

wird und am Kreuz stirbt. Das ist der sechste Tag. An diesem Tag 
vollendet sich die Schöpfung. Liest man Jesu Sterben auf Grie-
chisch, wird das ganz deutlich: Dreimal ist hier von „vollenden“ 
(teléô) die Rede (19,28–30):

28Danach, als Jesus sah, dass nun alles vollendet war (tetélestai), sagte er, 
damit sich die Schri� vollende (theleiothê): Mich dürstet. 29Sie steckten 
einen Schwamm voll Essig auf einen Ysopzweig und hielten ihn an seinen 
Mund. 30Als Jesus von dem Essig genommen hatte, sprach er: Es ist vollen-
det (tetélestai).

Wie sich am sechsten Tag die erste Schöpfung vollendet, vollendet 
sich hier mit Jesu Tod die neue Schöpfung. Wie Gott am siebten 
Tag von allen seinen Werken ausruht, so ruht auch Jesus am siebten 
Tag im Grab. Auch deshalb heißt es, „dieser Sabbat war ein großer 
Feiertag“ (19,31). Auch wenn diese Formulierung im Frühjudentum 
aufgegriffen wurde, wenn das Paschafest auf einen Sabbat fällt, so 
ist es doch eine christliche Prägung, die im Martyrium des Poly-
karp zum ersten Mal vorkommt. Der Schöpfer der Welt – die Welt 
ist durch ihn geschaffen! (Joh 1,3) – ruht im Grab aus von seinen 
Werken (vgl. z.B. Joh 10,31f). Die Auferstehung ist dann am ersten 
Tag der Woche, dem achten Tag und ersten Tag der neuen Schöp-
fung.

Nach Jesu Tod am Kreuz wird dem Leser gesagt, dass „dort ein 
Garten war“. Das ist insofern spannend, als zuvor beim Weg zum 
Golgota und der Kreuzigung davon überhaupt nicht die Rede 
war. Erst nach Jesu Sterben und nachdem Blut und Wasser aus sei-
ner Seite geflossen sind, heißt es: „Es war an dem Ort, an dem er 
gekreuzigt worden war, ein Garten“ (19,41). Von der Abfolge der 
Erzählung wirkt das so, als wäre der Garten erst durch Jesu Tod 
gewachsen. So wie die Synoptiker erzählen, dass sich die Felsen 
spalteten und die Toten auferstanden, so heißt es hier bei Johan-
nes: „An dem Ort, wo man ihn gekreuzigt hatte, war ein Garten“ 



30

(19,41). In diesem Garten wird Jesus auch bestattet und begegnet 
am Ostermorgen Maria Magdalena, die ihn für den Gärtner hält.

Nach Jesu Tod ist also der Garten, der auch hier auf das Paradies 
anspielt, wieder erschlossen. Natürlich sind die beiden Gärten, 
die die Passion rahmen, in der historischen Topografie Jerusalems 
zwei verschiedene Orte. Im Johannesevangelium verschwimmen 
diese aber absichtlich miteinander, insofern sie keine Ortsnamen 
erhalten, sondern wortgleich jeweils nur gesagt wird, „da war ein 
Garten“. Wie ist dieser Ort beschaffen? Es fällt auf, dass er keine 
Grenzen mehr hat. Dieser Eindruck entsteht, weil die Jüngerin-
nen und Jünger Jesu hinein- und hinauslaufen – ganz anderes als 
bei dem „belagerten“ Garten vor der Passion. Der gottfeindliche 
Kosmos steht nicht mehr vor dem Garten, sondern ist selbst zum 
Garten geworden. Eden ist wieder entriegelt!

Zu der Vision von „Orten der Freundscha�“ gesellt sich hier als 
eschatologische Vision die Freundscha� der gesamten Mensch-
heitsfamilie. Die Kirche ist ja nach Lumen Gentium 1 „Zeichen 
und Werkzeug für die innigste Vereinigung mit Gott wie für die 
Einheit der ganzen Menschheit“. Es ist wichtig festzuhalten, dass 
die Freundscha� aller Menschen eine eschatologische Vision ist. 
Nicht wir können sie umsetzen. Und doch mag sie uns vor Augen 
stehen, wenn wir kleine Ort der Freundscha� und der Vertrautheit 
mit Gott kultivieren. Wenn wir unsere begrenzten Krä�e einset-
zen, sollten wir mit dem Kleinen beginnen, aber von Gott und 
seinem Wirken dürfen wir groß denken!

Der Gärtner

Maria Magdalena hält Jesus am Ostermorgen für den Gärtner. Wie 
ist das zu verstehen? Gregor der Große formuliert. „Da sie sich 
irrte, irrte sie sich nicht!“ Sie irrt sich, weil Jesus nicht der Gärtner 
des Grabgartens ist, aber sie irrt sich nicht, weil er der Schöpfer 



31

des ganzen Kosmos ist, der nun zum wieder offenen Garten Eden 
geworden ist. Diese „Verwechslung“ ist ein typisch johanneisches 
Missverständnis. Im Alltäglichen verbirgt sich in diesem Evange-
lium o� Großes: Im Wasser das Wasser des Lebens, im Brot das 
Brot des Lebens und Jesu Leib, im Gärtner schließlich der Schöp-
fer der Welt. Das mag uns einladen, auf unserer Suche nach dem 
Weg der Kirche von Köln genau hinzusehen. Gerade diese Heilige 
Woche zeigt uns, dass sich Gott in den Erdenstaub hinabbeugt, 
bis er keine Gestalt und keine Schönheit mehr hat. Vielleicht will 
und wird er ganz anders wirken, als wir denken, sich im Unschein-
baren verbergen? Im Hebräerbrief wird uns nahegelegt: „Vergesst 
die Gastfreundscha� nicht; denn durch sie haben einige, ohne es 
zu ahnen, Engel beherbergt“ (Hebr 13,2). 

Wie immer die Zukun� der Kirche von Köln aussehen wird, sie 
steht unter dem Geheimnis, das wir in dieser Woche feiern. Es 
wird die neue Schöpfung nicht ohne den Karfreitag geben, seinen 
nicht und unseren auch nicht, in dem wir mit ihm verbunden sind. 
Aber wir dürfen uns diesem Geheimnis anvertrauen, mit Geduld 
und mit Liebe zu allem Ungelösten und allen offenen Fragen. 



32

Die Ernte ist groß, aber es gibt nur wenige Arbeiter
Sr. Magdalena Winghofer, Ansprache zum Sonntagsevangelium 
(14. Sonntag, Lesejahr C)

Priestermangel, fehlende Mitarbeitende, fehlende Ehrenamtliche: 
Worüber heute gerne geklagt wird, ist ganz offensichtlich nichts 
Neues. „Die Ernte ist groß, aber es gibt nur wenig Arbeiter“. 
Schon vor 2.000 Jahren.

Aber vielleicht kein Wunder: Wer hat schon Lust auf diese Arbeits-
bedingungen? Kein Geldbeutel, keine Vorratstasche, keine Schu-
he. Übertragen auf heute vielleicht: kein Koffer oder Rucksack, 
keine Versicherung, keine Kreditkarte, kein Handy. 

Versuchen Sie einmal, sich für einen Moment vorzustellen, Sie 
sind so unterwegs. Sie haben keine Sicherheit mehr. Nichts mehr, 
worauf Sie zurückgreifen könnten. Nichts mehr, womit Sie sich 
retten oder schützen könnten. Vielleicht spüren Sie, wie verletz-
lich das macht. Wer sollte sich das freiwillig antun?

Die Zahl 72 gibt darauf eine Antwort. 72 ist in der Bibel sym-
bolisch die Zahl der Völker der Erde, ist die universale Zahl. Ein 
Kapitel weiter vorne hatte Lukas von der Aussendung der Zwölf 
erzählt. Wenn er nun von der Aussendung der 72 erzählt, geht es 
nicht mehr um eine Sondergruppe, sondern um uns alle.

Wir alle sind aufgerufen, das Reich Gottes zu verkünden, Frie-
den und Heil zu bringen. Ungesichert und verletzlich. Und das ist 
vielleicht heute schlicht eine Situationsbeschreibung.

Die Kirche verliert mehr und mehr die letzten Privilegien, ihr An-
sehen und ihre Einflussmöglichkeiten. Und jeder einzelne Christ 



33

muss, wenn er sich als solcher outet, damit rechnen, belächelt zu 
werden oder Ablehnung zu erfahren. 

Wenn ich das Evangelium ernst nehme, ist das kein Grund für Kla-
gen oder Bitterkeit. Vielmehr ist es genau dieses Unterwegs-Sein 
ohne Gepäck, Kreditkarte und Handy, diese Ungesichertheit und 
Verletzlichkeit. Und wir sind herausgefordert, sie von Herzen an-
zunehmen.

Ist das nicht verrückt? Welchen Sinn sollte das haben? Vielleicht 
ist die Antwort ganz einfach: Weil es Gott genauso gemacht hat. 
Er ist in Jesus Mensch geworden. Hat auf alle Möglichkeiten ver-
zichtet, seine Macht zurückgelassen. Hat sich verletzlich gemacht 
und verletzen lassen. Das werden wir am Altar gleich feiern und 
erleben: Jesus Christus, gebrochen und in unsere Hand gegeben.

Das Evangelium fordert uns also schlicht dazu auf, Jesus nachzu-
folgen. Zu tun, was er tat: das Reich Gottes verkünden und Heil 
bringen. In derselben Haltung wie er: ungesichert und verletzlich. 
Und: in derselben Freiheit und Geborgenheit wie er! Wer alles aus 
der Hand gegeben hat, alles Gepäck und alle Sicherheiten, hat die 
Hände frei, kann in einzigartiger Weise frei sein.

Auch davon erzählt das heutige Evangelium: „Esst und trinkt, was 
man euch anbietet“ – ihr seid nicht mehr gebunden an Reinheits-
vorschri�en; Gesetze und Regeln sind nicht eure letzte Instanz. 
„Schüttelt den Staub von euren Füßen – und geht weiter.“ Ja, ihr 
könnt euch am Gelingen freuen, aber auch Ablehnung kann euch 
nichts anhaben. Ihr seid frei von allem Druck zu Leistung und Er-
folg. Ja, Jesus sagt sogar: „Nichts wird euch letztlich schaden kön-
nen“ – denn „eure Namen sind im Himmel verzeichnet.

Der Au�rag des Evangeliums, der so hart klingt, ist also kein 
Himmelfahrtskommando. 



34

Es gibt eine letzte Sicherheit: „Eure Namen sind im Himmel ver-
zeichnet.“ Wo wir uns – wie Jesus - sicher sind, dass Gott uns 
trägt und hält, können wir auf andere Versicherungen und Privile-
gien verzichten. Und frei sein.

Und dann vielleicht sogar, wie die Jünger, überrascht feststellen: 
Es fehlt uns an nichts!
Das Evangelium überliefert schließlich nicht, dass die Jünger ab-
gemagert und geschunden zurückgekommen seien – sondern voll 
Freude!

Sollen wir uns das nun also antun? Ganz persönlich, gemeinscha�-
lich als Kirche? Sollen wir Privilegien, Sicherheiten, Ansehen, Ein-
flussmöglichkeiten loslassen? Sind die Freiheit und die Sicherheit 
in Gott attraktiv genug? Das müssen Sie nun selbst entscheiden!



35

Übrigens...
Sr. Magdalena Winghofer CJ
Veröffentlicht am 03.07.2025 auf den Homepages 
des Pastoralbereichs Hannover Süd

... ist es manchmal besser, mutig nach vorne zu gehen als aus Vor-
sicht umzudrehen! 

Am Pfingstsonntag war ich am Steinhuder Meer wandern. Es wa-
ren Schauer angesagt und ich sah die riesige, schwarze Wolken-
wand aufziehen – aber auch, dass der Wind sie an mir vorbeitrieb. 
So wagte ich es, weiter Richtung meines angezielten Aussicht-
sturms zu wandern. Kurz vor dem Aussichtsturm zeigte sich aber, 
dass die Wolkenwand mich wohl doch nicht ungeschoren lassen 
würde. Vorsichtshalber entschied ich mich für Umdrehen, in der 
Hoffnung, dass ich so vor der Wolke hergehen könnte. Keine Vier-
telstunde später war ich im Platzregen unterwegs... Wäre ich noch 
die letzten paar hundert Meter zum Turm gegangen, hätte ich 
mich dort unterstellen und nach der Regenfront trocken weiter-
gehen können...

Die Aussendungsrede Jesu an die Jünger, die wir an diesem Sonn-
tag hören, macht deutlich: Nachfolge kann ungemütlich werden. 
Und in unserer Zeit ist es ja auch eher ungemütlich in der Kirche 
und als Christ*innen. Aber es gilt, auch angesichts von Schwierig-
keiten und Ablehnung mutig nach vorne zu gehen – auf Jesus zu, 
der uns zwar nicht verschont, aber beschützt.



36

Die Bindung Isaaks. Begegnungen mit einem schwierigen Text
Von Sr. Igna Kramp CJ
Vortrag in Konventexerzitien für die Mönche der Abtei Niederaltaich, 
Fastenzeit 2025

Im Buch Genesis, Kapitel 22 wird erzählt, wie Abraham seinen 
Sohn Isaak als Brandopfer darbringen soll. In gewisser Weise ist 
das ein schrecklicher Text. Zugleich ist es aber auch ein zentraler 
Text, der bis heute zu den Lesungen der Osternacht gehört. Meis-
tens wird er ausgelassen. Aber das ist keine Lösung. Ich möch-
te mit Ihnen in meinem Vortrag versuchen, die Bedeutung dieses 
Textes im Strom der jüdisch-christlichen Tradition zu verstehen.

Ein Problem, wenn wir von Opfer reden, ist die Begrenztheit un-
serer deutschen Sprache. Denn wir kennen im Deutschen nur das 
eine Wort „Opfer“ und unterscheiden dabei nicht das Opfer, das 
unfreiwillig und gewaltsam zu Tode kommt vom Opfer, das frei-
willig gegeben wird. Das ist aber doch ein zentraler Unterschied. 
In anderen Sprachen ist das klarer, weil es zwei Worte dafür gibt. 
Etwa lat. victima und engl. victim für das Opfer von Gewalt ei-
nerseits und lat. sacrificium und engl. sacrifice für das freiwillig 
gegebene Opfer. Religiöses Opfer kann nur freiwillig gegeben 
werden, kann nur sacrificium sein. Unser deutsches Wort Opfer 
hatte ursprünglich auch einmal diese Bedeutung einer freiwilligen 
Gabe an Gott. Erst später und im übertragenen Sinne nannte man 
die Leidtragenden von Gewalt Opfer. Diese säkulare Bedeutung 
hat dann das ursprüngliche religiöse Verständnis überlagert, so 
dass es heute höchst missverständlich ist, im religiösen Kontext 
von Opfer zu sprechen. Es wird wohl hauptsächlich in einer kirch-
lichen Binnensprache verstanden, und auch da nicht immer rich-
tig. Ein Missverstehen hat allerdings gravierende Konsequenzen 
für das Gottesbild. Glauben wir an einen Gott, der Opfer fordert, 



37

gar blutige? Oder glauben wir an einen Gott, der unsere Hinga-
be sucht, unser Herz gewinnen will? Christliches Opfer kann nur 
sacrificium sein, also die Heiligung von etwas, indem man es dem 
säkularen Gebrauch entzieht und es Gott zu Verfügung stellt. 
Sacrificare bedeutet „heilig machen“. Oder vielleicht auch „heilig 
sein lassen“, was von Gott her geheiligt ist?  In gewisser Weise ist 
das ja nichts als ein Zurückschenken, weil klar ist, dass alles von 
Gott geschaffen und geschenkt ist. Gott gehört die ganze Erde 
und was sie erfüllt. Im Kern geht es um Dankbarkeit, und darüber 
hinaus um Hingabe.

Wenn es bei den Opfern vor allem um Gottesbegegnung geht, und 
wenn Opfer freiwillig sein müssen, wie können wir dann Gen 22, 
die – im letzten Moment abgebrochene – Opferung Isaaks durch 
Abraham verstehen? Es mag ein Ausdruck höchster Hingabe von 
Seiten Abrahams sein, das Kostbarste überhaupt zu geben, seinen 
geliebten Sohn, den Erben der Verheißung – aber ist das nicht 
überaus grausam gegenüber seinem Sohn? Und ist nicht dieser 
dann eben aus seiner Perspektive kein sacrificium, kein freiwilli-
ges Opfer, sondern victima, Gewaltopfer seines Vaters? Und was 
heißt es dann für unser Gottesbild, wenn in unserer Tradition die-
ses „Beinahe-Opfer“ Isaaks als Vorbild für das tatsächliche Opfer 
Christi verstanden wird? Musste, wie das Anselm von Canterbury 
verstanden hat, Gott der Vater seinen Sohn als Sühne für die gren-
zenlose Beleidigung unserer Sünden opfern? Hier kommen wir in 
gefährliche theologische Fahrwasser, die zu Recht kritisiert wer-
den. Wie können wir Gen 22 angemessen verstehen? 

Ich möchte mich heute hier mit Ihnen diesem Text stellen. Dabei 
setze ich zwei Schwerpunkte: Erstens: Die genaue Lektüre einiger 
Stellen im Text, die im Hebräischen Nuancen haben, die sich kaum 
übersetzen lassen, und die deutlich mehr Interpretationsspielräu-
me lassen als die Wirkungsgeschichte des Textes vermuten lässt. 
Zweitens: Einen Blick in die frühjüdische Deutung des Textes, auf 



38

der die christliche Deutung als Vorbild für den Tod Christi be-
ruht. Es bleibt ein herausfordernder Text, aber diese beiden An-
sätze können neue und unerwartete Perspektiven auf ihn eröffnen.

Erprobung

Der erste Vers kann als Überschri� für den ganzen Abschnitt ver-
standen werden: „Und es geschah nach diesen Dingen: der Gott 
prü�e den Abraham“. Entsprechend titelt auch die neue EÜ: 
„Die Erprobung Abrahams“. Prü� Gott uns Menschen? In man-
chem Kreisen wird das recht leichtfertig angenommen. Alles, was 
schwer im Leben ist, wird dann als Prüfung Gottes interpretiert. 
Warum sollte Gott das tun? Gen 22,1 hil� zu präzisieren, wie sol-
che Prüfung angemessen verstanden werden kann. Denn hier steht 
eine hebräische Form (pi’el), die resultative Bedeutung hat. Es heißt 
also nicht „er prü�e“/“erbrobte“, sondern genau genommen „er 
machte ihn geprü�“/“erprobt“. Das Bild ist nicht das eines gro-
ben Vaters, der den Sohn ins Wasser stößt und mal schaut, ob er 
schwimmen kann, sondern das eines Vaters, der den Sohn san� ins 
Wasser schubst, damit er die Fähigkeiten voll entfaltet, von dem 
der Vater weiß, dass er sie hat, und er selbst noch nicht. Vielleicht 
kennen Sie den Film „Butterfly Circus“. Da gibt es eine Szene, 
wo ein junger Mann, der keine Arme und Beine hat, ins Wasser 
fällt und um Hilfe schreit. Die anderen Mitglieder des Circus sind 
ganz in der Nähe, aber sie scheinen ihn nicht zu hören. Sie hel-
fen ihm nicht, weil sie ihn gut genug kennen um zu wissen: Er 
wird sich selbst helfen. Und tatsächlich: Er schwimmt! Er schafft 
etwas, von dem er gar nicht wusste, dass er das kann. So ähnlich 
ist vielleicht die „Erprobtmachung“ Abrahams zu verstehen. Der 
Leser kann hier schon erahnen: Abraham wird gestärkt aus dem 
Geschehen hervorgehen. Abraham selbst weiß das aber natürlich 
nicht. Der Satz ist die Überschri� über die Geschichte für den 
Leser/Hörer.



39

Der Gott

Wer ist hier „der Gott“? Im Text stehen verschiedene Bezeichnun-
gen. Hier ist es „ha Elohim“, „der Gott“, während sonst immer 
„Elohim“, „Gott“ oder JHWH zu Abraham spricht. Hört Abraham 
hier wirklich die Stimme Gottes? Ist „der Gott“ hier sein Gott? 
Das ist gar nicht so sicher. Fest steht: Der Gottesname (JHWH) 
wird erst da im Text genannt, wo der Engel Abraham daran hin-
dert, seinen Sohn zu töten. Vorher ist von „dem Gott“ die Rede. 
Das ist schon auffällig. Der jüdische Exeget Benno Jacobs versteht 
deshalb „den Gott“ eher als Versucher wie den Satan im Buch 
Hiob. Versteht man den Text so, nimmt der Gott Israels zwar die 
Bereitscha� Abrahams, Gott seinen Sohn zu geben, an, verhin-
dert aber das Opfer und hat auch nicht den Au�rag dazu gegeben. 
Vielleicht ist das zu einfach. Aber die unterschiedlichen Gottes-
namen fallen doch auf. Unterstützen lässt sich diese Verständnis-
weise durch das Verbot von Menschenopfern an anderen Stellen 
in der Schri�.

Gott bittet

Wie fordert Gott Abraham auf? Er bittet. „Nimm doch!“ (qah-
nah) übersetzt Benno Jacobs als „bittweise nahelegend“. Gott 
spricht nur an 5 Stellen im Alten Testament so zu einem Men-
schen, und drei dieser Anreden gehen an Abraham. Sie haben mit 
der Verheißung zu tun: „Sieh doch: Das Land!“ (Gen 13,14), „Sieh 
doch zum Himmel hinauf und zähl die Sterne!“ (Gen 15,5). Es geht 
also auch hier, auch wenn es zunächst gar nicht danach aussieht, 
um die Verheißung.

Der einzige, geliebte Sohn

Die Reihung „Nimm doch deinen Sohn, deinen einzigen, den du 
liebst, den Isaak“ erzeugt hier Spannung (erst am Ende ist klar, 



40

es geht wirklich um Isaak als Erben der Verheißung und nicht um 
Ismael). Die Evangelien verwenden später die gleichen Worte der 
Septuaginta, also der griechischen Übersetzung des Alten Testa-
ments, für Jesus: „der einziggeborene“ (monogenes) und „der ge-
liebte“ Sohn (agapetos).

Das Land Morija

Der Berg Morija ist der Ort, an dem später Salomo den Tempel 
bauen wird (2 Chr 3,1). Es wird in der frühjüdischen Tradition mit 
dem Garten Eden in Verbindung gebracht. Christen verbinden 
den Ort mit dem Golgota.

Bring ihn hinauf zur Darhöhung

Die hebräische Formulierung „bring ihn hinauf zur Darhöhung“ 
ist uneindeutig. Sie kann im Sinne eines Au�rags zum Opfer ver-
standen werden, denn „hinaufbringen“ kann die Bedeutung „op-
fern“ haben, und „Darhöhung“ kann „Opfer“ bedeuten – muss 
aber eben nicht. Erst in der griechischen und lateinischen Überset-
zung wird dies vereindeutigt, indem dort holokautoma /holocaustum
steht, d.h. Brandopfer (übrigens wurde Gen 22 über den jüdischen 
Schri�steller Elie Wiesel prägend für den Begriff Holocaust). Hier 
stellt sich also die Frage: Hat Abraham richtig gehört? Wurde ihm 
wirklich das Opfer seines Sohnes aufgetragen? In der jüdischen 
Auslegung Genesis Rabbah heißt es:

„Nun fing Abraham an, sich zu verwundern, sagte R. Acha. Das 
sind sonderbare Dinge, dachte er, gestern sprachst du: Mit Jizchak 
soll dein Same genannt werden, heute sprichst du: Nimm deinen 
Sohn und jetzt sprichst du wieder: Lege nicht Hand an ihn! Dar-
auf antwortete Gott: Abraham, ich breche nicht meinen Bund und 
ich ändere nicht mein Wort s. Ps 89,35; ich habe zu dir gesagt: 
Nimm deinen Sohn, aber ich sagte nicht: Schlachte ihn; ich habe 



41

zu dir gesagt: „Führe ihn hinauf“ aus Liebe, du hast mein Wort 
gehalten, du brachtest ihn hinauf, jetzt führe ihn wieder hinab!“

Folgt man dieser Auslegung, hat Abraham Gott falsch verstanden, 
er sollte Isaak eigentlich nur zu ihm bringen, nicht ihn opfern. 
Das ganze Opfergeschehen wäre dann einfach ein Missverständ-
nis, das auf Abraham zurückgeht, nicht auf Gottes Ruf. Ist das 
zu einfach? Jedenfalls lässt der hebräische Text die Deutung zu, 
während erst der griechische und lateinische festschreiben, dass 
ein Brandopfer gemeint ist. 

Isaaks Alter

Eine sehr prägende jüdische Auslegung erschließt aus dem Kon-
text von Genesis 22 das Alter Isaaks. Gen 17,17 erwähnt, dass Sara 
ihn mit 90 Jahren empfangen hat. Direkt nach Gen 22, in 23,1f. 
wird erwähnt, dass sie im Alter von 127 Jahren starb. Die Ausle-
gung versteht diese Erwähnung direkt nach der Bindung Isaaks 
so, dass Sara direkt danach starb. Demnach wäre Isaak bei seiner 
Bindung 37 Jahre alt gewesen. In Gen Rabbah 56,8 heißt es dazu:

„In dem Augenblicke, als Abraham seinen Sohn Jizchak binden 
wollte, sprach dieser: Vater, ich bin jung und fürchte, wenn ich das 
Messer sehe, mein Körper möchte vor Schrecken zittern; da würde 
ich dir Leid verursachen, indem das Schlachten nutzlos und das 
Opfer missraten würde, binde mich recht fest! Darauf heißt es: Er 
band den Jizchak, und das kann doch bei einem Mann von 37 [von 
26 Jahren] nur mit seiner Zustimmung geschehen.“

Bei dieser Rechnung wäre Abraham, dem als Hundertjährigem 
Isaak geboren würde, ein Greis von 137 Jahren, während Isaak 
selbst ein junger Mann in seiner Vollkra� wäre. Daraus wird ge-
schlossen: Isaak wurde nicht als hilfloses Kind zum Opfer ge-
macht, sondern hat sich als erwachsener Mann von seinem greisen 



42

Vater freiwillig binden lassen. Nicht der Vater opfert den Sohn, 
sondern der Sohn opfert sich aus freiem Willen selbst. Das ist 
dann auch die Auslegung, in die sich Jesu Opfer sinnvoll hinein-
schreiben lässt. An sie knüpfen die Evangelisten an. So heißt es 
ebenfalls in GenR 56,3: „Und Abraham nahm das Holz für das 
Brandopfer (22,6) – wie jemand, der seinen Balken auf der Schul-
ter trägt (Fn: den Balken, an dem er hingerichtet wird). In Gen 
22,6 folgt: „…und lud es seinem Sohn Isaak auf.“ Verena Lenzen 
schreibt: „Die Formel des ‚Kreuz-Tragens‘, die neutestamentlich 
mehrfach belegt ist (Mt 10,38; Lk 14,27; Mk 8,34; Mt 16,24; Lk 
9,23) und in der christlichen Tradition staurologisch verdichtet 
wurde, war sprachliches Gemeingut der frühjüdischen Zeit.“2 In 
Joh 19,17 heißt es, dass Jesus selbst sein Kreuz trug, und in Joh 
18,12.24, dass er „gebunden“ in die Passion ging. Hier kann man 
ahnen, dass die hier nachgezeichnete Interpretation der Bindung 
Isaaks im Hintergrund steht. Jesus ist zugleich gebunden darge-
stellt und zugleich als einer, der das Kreuz aktiv auf sich nimmt. 

Die neutestamentliche Tradition von der freiwilligen Hingabe 
Jesu setzt das Selbstopfer Isaaks in der jüdischen Auslegung vor-
aus. Nur so passt die Analogie: Nicht der Vater opfert den Sohn, 
sondern der Sohn opfert sich freiwillig selbst. Liest man den heb-
räischen Text mit einem erwachsenen Isaak, erschließen sich man-
che Nuancen neu. Etwa der Dialog zwischen Abraham und Isaak 
auf dem Weg zum Ort Morija:

„Und Abrahm nahm die Hölzer zur Darhöhung und lud sie auf 
dem Isaak, seinem Sohn. Und er nahm in seine Hand das Feuer 
und das Messer. 
Und sie gingen beide miteinander.
Und es sprach Isaak zu Abraham seinem Vater und sagte: Vater! 

2  Verene Lenzen, Jüdisches Leben und Sterben im Namen Gottes, 2002, S. 64.



43

Und er sagte: Hier bin ich, mein Sohn!
Und er sagte: Siehe: das Feuer und die Hölzer, aber wo ist das 
Lamm zur Darhöhung?
Und es sagte Abraham: Gott wird sehen für sich das Lamm zur 
Darhöhung, mein Sohn.
Und sie gingen beide miteinander.

Abrahams Antwort ist im Hebräischen mehrdeutig. Man kann sie 
als Anrede an Isaak verstehen: „Gott wird…, mein Sohn“. Es wäre 
aber auch möglich: „als Opfer meinen Sohn“ oder „als Opfer dich, 
mein Sohn“. Auf jeden Fall ist dieser Dialog, gerahmt von „und sie 
gingen beide miteinander“ die Stelle, wo Isaak merkt, dass etwas 
nicht stimmt. Sie mutet sehr unheimlich an, wenn man das so ver-
steht, dass es Abraham gelingt, Isaak mit seiner Antwort zu beru-
higen, so dass er vertrauensvoll mitgeht. Oder so, dass er entsetzt 
ist und verstummt. 

Man kann das aber auch anders verstehen: Dass dies der Moment 
ist, da Isaak begrei�, dass er das Opfer sein soll. Und dass er in 
diesem Moment einwilligt und freiwillig weiter mitgeht – ins-
besondere, wenn er tatsächlich ein erwachsener Mann ist. Das 
scheint die griechische Übersetzung des Alten Testaments voraus-
zusetzen, denn dort finden wir eine variierende Übersetzung des 
Rahmens „Und sie gingen beide miteinander“. Vor dem Dialog 
um das Opfer heißt es: „und sie gingen jeder von beiden“ (hoí 
dúo háma), also „jeder für sich“. Nach dem Dialog heißt es dann 
„sie gingen beide gemeinsam“ (amphóteroi háma). Hier scheint 
der Übersetzer anzudeuten, dass sich während des Dialoges etwas 
verändert hat und die beiden sich einig sind. Im hebräischen Text 
ist das allerdings nicht erkennbar. 

Es liegt nahe, bei diesem Dialog über das Lamm, das Gott sich 
aussucht, an das Gottesknechtslied in Jes 53,7 zu denken: „Er wur-
de misshandelt, aber er beugte sich und tat seinen Mund nicht auf 



44

wie das Lamm, das zur Schlachtung geführt wird…“ Tatsächlich 
findet sich diese Verbindung auch schon in der jüdischen Exegese. 
Die Verbindung zwischen dem leidenden Gottesknecht und der 
Bindung Isaaks wird grundlegend für das christliche Verständnis 
der Hingabe Jesu als Lamm Gottes. Auch das nimmt etwa Johan-
nes auf, da Jesus zur neunten Stunde stirbt, da die Pesachlämmer 
im Tempel geschlachtet werden, und mit der Bemerkung, dass an 
Jesu Leib kein Knochen gebrochen wird (wie beim Pesachlamm). 
Hier verdichtet sich das Netz an intertextuellen Bezügen in einer 
Weise, die neu erschließt, warum Gen 22 in der Osternacht als we-
sentlicher Text auf Tod und Auferstehung Jesu hin gelesen wird. 
Nicht der Vater opfert den Sohn, sondern der Sohn, Jesus, gibt 
freiwillig sein Leben, d.h. sich selbst, für uns.



45

Die Aktualität Mary Wards
Sr. Ursula Dirmeier CJ
Veröffentlicht auf feinschwarz.net am 4. Juli 2025

Die Aktualität Mary Wards in den gegenwärtigen turbulenten 
kirchlichen und politischen Zeiten soll beschrieben werden. Also 
beginne ich mit einem über vierhundert Jahre alten Wort einer 
Frau: „Bisher wurde uns von Männern gesagt, wir müssten glau-
ben. Es ist wahr, wir müssen es. Aber lasst uns weise sein und wis-
sen, was wir zu glauben haben und was nicht“.  Mary Ward sag-
te das ihren Mitschwestern in Saint-Omer im Jahr 1617, als diese 
durch die abfällige Rede eines Jesuiten verunsichert worden wa-
ren, der meinte, ihr inneres Feuer werde wohl rasch erkalten; denn 
„schließlich sind sie nur Frauen.“ Es wäre eine Untersuchung wert, 
in welchen Zusammenhängen, politischen und wirtscha�lichen, 
gesellscha�lichen und kulturellen und natürlich auch religiösen, 
Frauen weltweit ähnlich abgewertet werden und sich in diesem 
Wort Mary Wards wiederfinden können. Ohne der Untersuchung 
vorzugreifen, behaupte ich: Es sind viele. Aber Mary war mit ih-
rem Satz noch nicht zu Ende: „(Lasst …) uns nicht glauben ma-
chen, dass wir nichts tun können.“ 

„… schließlich sind sie nur Frauen“

Was sie mit ihren Mitschwestern zu tun vorhatte, war die Weiter-
gabe des Glaubens auf der Basis eines Bildungsangebots für Mäd-
chen und Frauen. Ausgangspunkt ihres Einsatzes war die Situation 
der Katholikenverfolgung in England, in der eine Seelsorge ohne 
die Mitwirkung von Frauen nicht möglich war. Deshalb konnten 
und wollten sie sich nicht hinter die Klostermauern zurückziehen. 
Gott setzt auf die Mitwirkung seiner Geschöpfe ohne Ansehen 
des Geschlechts.



46

Mary Ward ließ sich weder vom Dreißigjährigen Krieg noch von 
uneinsichtigen mächtigen Männern hindern, sondern lebte ihre 
Überzeugung: „Darin bestehen echte Stärke und Mut, wenn man 
das, was man als gut erkennt, wie immer die Umstände auch sein 
mögen, in die Tat umsetzt und sich von keinem Hindernis davon 
abhalten lässt.“ Diesen Spruch kann ich auf der Fassade des Gym-
nasiums gegenüber meinem Fenster lesen und hoffe dabei, dass er 
nicht falsch verstanden wird. Denn wieviel Leid und wieviel Unheil 
entstehen gerade dadurch, dass Menschen unter allen Umständen 
in die Tat umsetzen wollen, was sie für gut und richtig halten, auch 
wenn es den davon Betroffenen, weil darunter Leidenden, noch 
so schräg und falsch und bedrohlich vorkommt. Was man als gut 
erkannt hat, muss schon erst die Prüfung bestehen, ob es auch von 
möglichst vielen Anderen als etwas Gutes wahrgenommen werden 
kann und ob es auch für die Zukun� etwas Gutes erhoffen lässt. 

Tun, was als gut erkannt wird

Worauf Mary Ward Rekurs für das Gute nahm, ist eindeutig: 
„Veritas Domini manet in aeternum; die Wahrheit unseres Herrn 
währt immerdar. Es ist nicht die veritas hominum, die Wahrheit 
der Männer oder die Wahrheit der Frauen, sondern veritas Domi-
ni.“ An dieser Wahrheit nimmt sie Maß dafür, was sie zu glauben 
hat und was nicht. Zusammen mit ihrem geistlichen Lehrmeis-
ter Scupoli ist sie überzeugt, dass man durch eine tiefgehende, 
gründliche Erwägung der Dinge erfassen kann, wie sie tatsächlich 
sind und nicht bloß zu sein scheinen; dass also die Wahrheit des-
sen erkannt werden kann, was wirklich gut ist und die Falschheit 
und Nichtigkeit des anderen, das nie leistet, was es nach außen hin 
verspricht und nur den Frieden des Herzens raubt. Voraussetzung 
ist, dass man nichts anziehend findet und sein Herz daran hängt, 
was nicht zuvor im Licht des Verstehens erkannt und gründlich 
geprü� und erwogen wurde, dabei unterstützt vom Licht der 
Gnade und des Gebets. Das Wissen um eine das Menschliche 



47

übersteigende höhere Instanz ist also das eine. Das andere ist die 
Überzeugung, dass es den ebenso undefinier-, wie unverzicht-
baren gesunden Menschenverstand braucht, der angesichts einer 
Flut unüberschaubarer (Falsch-)Nachrichten schlicht nachfragt: 
„Kann das denn sein?“ oder: „Wie wahrscheinlich ist das?“ oder 
eben: „Kann daraus etwas Gutes entstehen?“
Freilich, so Mary Ward, gibt es neben der einen großen Wahrheit 
Gottes die eigene kleine, wenn sie sagt: „Ich kann nicht anders 
als diese Wahrheit, diese Wirklichkeit, von der ich überzeugt bin, 
zu verteidigen, dass das innere Feuer nicht zwangsläufig erkalten 
muss, weil wir Frauen sind. Ich habe jedoch nicht die Absicht, 
diesen Pater zu tadeln. Von diesem Punkt abgesehen, mag er viel 
Erkenntnis besitzen und vielleicht besitzt er alle andere Erkennt-
nis und ich besitze nur diese Erkenntnis und Klarheit über diese 
einzige Wahrheit, durch die ich vielleicht gerettet werden muss. 
Deshalb muss und werde ich immer für diese Wahrheit einstehen, 
dass Frauen vollkommen sein können und dass das Feuer nicht 
zwangsläufig erkaltet, weil wir Frauen sind.“ Wenn also doch je-
der so seine eigene(n) Wahrheit(en) besitzt, müsste der Weg zum 
Handeln im wechselseitigen Austausch bestehen, in der gewalt-
freien Kommunikation, im demokratischen Diskurs, in der syno-
dalen Gesprächskultur.

Schwer nachvollziehbare Gehorsamsbereitschaft

Aber soweit war das Papsttum des 17. Jahrhunderts nicht. Ihm ge-
genüber zeigte Mary Ward eine heute nur schwer nachvollziehbare 
Gehorsamsbereitscha�. „Gemäß der Anordnung der Eminenzen 
Kardinäle des Heiligen Offiziums bin ich nach Rom gekommen 
und biete nun zu Füßen Eurer Heiligkeit demütig und unverzüg-
lich meine arme Person und mein kurzes Leben zur vollständigen 
Erfüllung dessen an, was Eurer Heiligkeit mehr gefällt.“ Mit die-
sen Worten meldete sie sich Anfang 1632 in Rom bei Papst Urban 
VIII., nach zweimonatiger Inquisitionsha� in München und ei-



48

nem quälenden Hin und Her sich widersprechender Dekrete nun 
der Fortsetzung des Inquisitionsprozesses gegen sie gewärtig. Sie 
hatte es schon einige Jahre zuvor angekündigt. Sie könne von dem, 
was sie als ihre Wahrheit erkannt hatte, „ablassen, wenn Seine Hei-
ligkeit und Ihre Eminenzen es für gut hielten, aber etwas ändern 
oder etwas anderes annehmen könne sie nicht.“ Das Angebot, sich 
dem Zugriff der Inquisition durch Flucht aus dem Kirchenstaat zu 
entziehen, schlug sie aus; bedenkenswert für alle, die vor der Frage 
nach Flüchten oder Standhalten stehen. 

Zugleich wehrte sie sich mit erstaunlicher Zähigkeit dagegen, dass 
gegen sie geurteilt würde, ohne die Fakten unvoreingenommen zur 
Kenntnis zu nehmen. So diktierte sie am 27. März 1631 in der Ha�, 
in Todesgefahr und bereit, ohne die Sakramente zu sterben, statt 
eine missverständliche Erklärung zu unterschreiben, das Folgen-
de: „Falls sich jedoch in dem, was zunächst von den Päpsten und 
heiligen Kongregationen der Kardinäle gebilligt und autorisiert 
wurde und in dem ich gemäß meiner geringen Kra� der heiligen 
Kirche zu dienen wünschte und suchte, (durch die, denen die Ent-
scheidung über solche Angelegenheiten zukommt) entschieden 
werde (nachdem die Wahrheit in allem wahrgenommen wurde), 
es sei darin etwas, was der Pflicht einer wahren Christin oder dem 
geschuldeten Gehorsam gegenüber Seiner Heiligkeit oder der 
Kirche widerstreitet, bin ich und werde ich (mit der Gnade Got-
tes) immer die Bereitwilligste sein, meine Schuld anzuerkennen, 
um Verzeihung für die Verfehlungen zu bitten und zusammen mit 
der bereits geschehenen öffentlichen Entehrung und den mir auf-
erlegten Leiden mein armseliges und kurzes Leben anbieten, um 
für besagte Sünde zu sühnen.“ 

Wahrhaftigkeit eingefordert

Sie gehorchte dem Papst, weil er der Papst war. Zugleich blieb 
sie dem verpflichtet, wozu Gott sie berufen hatte. Bemerkens-



49

wert auch, dass sie sich für den Priester einsetzte, der sie inhaf-
tiert hatte und ihr die kirchlichen Beschlüsse mitteilen musste. Er 
war nämlich gerügt worden, weil er Mary Ward auf ihre Bitte hin 
ein Originalschreiben des Heiligen Offiziums gezeigt hatte. Sie 
schrieb daraufhin unumwunden an besagte Instanz: „Ich hoffe, 
dass er das gründlich missverstanden hat. Denn es hat nicht den 
Anschein, möglich sein zu können.“ Sie forderte Transparenz ein 
und erwartete Wahrha�igkeit, wie sie sie zu geben bereit war. 
Vom Vorwurf der Häresie freigesprochen, fuhren sie und die we-
nigen, die geblieben waren, mit erstaunlicher Beharrlichkeit fort, 
durch Mädchenbildung der Kirche zu dienen, in einer Gruppie-
rung „weltlicher“ Frauen, die nicht aufhören mochten, ihre Beru-
fung zu leben. „Fürchte nur, zu viel zu fürchten“ hatte sie schon 
früher einer Mitschwester geschrieben, die zum lebensgefährli-
chen Einsatz nach England aufbrach. Am Gedenktag des Apostels 
Petrus in Ketten hatte sie einmal im Gebet für ihr Institut erkannt, 
„dass dessen Wohlergehen, Entwicklung und Sicherheit nicht in 
Reichtum, Einfluss und Fürstengunst bestehe, sondern darin, dass 
seine Mitglieder einen freien Zugang und offenen Zutritt zu Gott 
haben, von dem alles an Kra�, Erkenntnis und Schutz herkommen 
muss.“ 

„Fürchte nur, zu viel zu fürchten“

Das Vertrauen auf Gott und die Zuversicht, dass sich verwirklichen 
werde, was von Gott gewollt ist, waren das Fundament, auf das sie 
in allem gründete und auf dem sie nach dem Erdbeben der päpst-
lichen Unterdrückungsbulle wieder aufbaute. Sie war überzeugt: 
„Alles, was nicht in Gott und für Gott ist, wird mit der Zeit ver-
gehen.“ Die zurückliegenden vierhundert Jahre haben ihr recht-
gegeben und das Lied vieler Frauen ist auch ihr Lied: Von Herzen 
juble ich über Gott, meinen Retter. Er hat auf mich unbedeutende 
Frau geschaut. Er stürzt die Mächtigen vom Thron und erhöht die 
Geringen. Gott hat sich meiner erbarmt.



50

Der Schritt aus der Nische. Genese der Bamberger Mary Ward
Sr. Beate Neuberth CJ

2026 steht in unserer Mary-Ward-Woche die Bamberger Plastik 
der Mary Ward im Mittelpunkt. Hier möchte ich erzählen, wie es 
zu ihrer Entstehung gekommen ist.

1995 wurden Dächer von Teilen des Bamberger Schul- und Insti-
tutsbaus neu eingedeckt. Dazu waren Gerüste aufgebaut, die die 
Fassaden völlig verstellten. Nachdem sie Monate später endlich 
entfernt werden konnten gab das einen neuen Blick auf das En-
semble frei. Als ich – ich war damals Oberin – über den weiten 
Hof von der Südseite Richtung Kirche ging, fiel mir erstmals auf, 
dass über der Türe zur Institutskirche eine barocke Nische war - 
unbesetzt. Spontan wünschte ich: Da würde eine Mary Ward hi-
neinpassen! 

Mit der Bamberger Familie Ultsch hatten wir seit vielen Jahren 
eine innige Verbindung. die auch tatkrä�ig war. Bei Arbeiten in 
unserem Obstgarten z. B. halfen Georg und Marie Ultsch selbst-
verständlich mit und unterstützten die Mitschwester, die dafür 
verantwortlich war. An einem Geburtstag von Frau Ultsch wurden 
Sr. Felizitas Geyer CJ und ich eingeladen. Dabei zeigte uns der 
Sohn Albert Ultsch, seines Zeichens Bildhauer, die wohlgelunge-
nen Büsten seiner Eltern. Hier wäre doch ein Künstler, dem man 
die ersehnte Mary Ward anvertrauen könnte…

Er hätte doch sozusagen „die Gene“, unsere Gründerin zu kreiren:  
Seine Mutter war als junges Mädchen bei uns Kandidatin, Georg, 
ihr späterer Mann „Hausdiener“. So haben sich die Eltern hier 
kennen und lieben gelernt. Dazu kommt, dass Sr. Tharsitia Ultsch 
eine Tante von Albert war und Sr. Elekta Ultsch eine Cousine. Vie-



51



52

le Mitschwestern und auch unsere Institutskirche waren dem jun-
gen Mann seit langem vertraut.

Sr. Mechtild Meckl, in den 90er Jahren Generaloberin, war gera-
de da zur Visitation, eine günstige Gelegenheit, den Traum, die 
spontane Idee Wirklichkeit werden zu lassen. Wir luden Albert 
Ultsch zu einem Dreiergespräch ein und übergaben ihm auch ver-
schiedene Schri�en und Bilder von und über Mary Ward. Albert 
Ultsch nahm diesen Au�rag gerne an.
Die Bamberger Dachdeckerfirma Weigel-Schrüffer wollte einen 
Beitrag zum „Kunst am Bau“ leisten und versprach, dieses Projekt 
zu finanzieren. So gab es auch in dieser Hinsicht freie Bahn…

In der Adventszeit 1995 stellte uns Albert Ultsch das Modell der 
Statue vor und zeigte uns, wie er Mary Ward sieht. Nur Kleinig-
keiten wollten wir verändern lassen und fast alle Mitschwestern 
waren mit dem kommenden Kunstwerk einverstanden und freuten 
sich darüber.

Am 8. März 1996 wurde die 70 kg schwere und 1,20 m hohe Plastik 
aus Bronze in einer bewegenden Hebefeier mit unserem Schwes-
ternchor und dem Pfarrer Hans Hübner von St. Martin an ihren 
Platz gestellt.

Albert Ultsch hat mit seiner Gestaltung die Spiritualität Mary 
Wards in einzigartiger und einmaliger Weise veranschaulicht. Als 
Pilgerin wurde sie sehr o� gestaltet, aber der Schritt aus der Ni-
sche und das IHS auf der Herzseite drücken noch viel tiefer das 
Charisma unserer Gründerin aus, sodass selbst junge Schulkinder 
davon beeindruckt sind. 

30 Jahre steht die Bamberger Mary Ward nun in ihrer barocken 
Nische, so als wäre sie extra für sie geschaffen – 30 Jahre weist sie 
uns gleichzeitig darauf hin, dass es nicht ausreicht, ruhig hier zu 



53

verharren, sondern aus der tiefen Verbindung mit Jesus Christus 
ausgerichtet zu sein auf das, was jenseits der Nische ist, offen zu 
sein, bereit für den Weg, den der Herr uns zeigen will, offen für 
Gott und die Menschen. Möge sie weitere Jahrzehnte für unsere 
Schülerinnen und allen Besuchern Impuls und Ermutigung sein 
für ein solches Leben.



54

Ein besonderer Gedenktag: 11. April
Sr. Ursula Dirmeier CJ
Veröffentlichung: auf der Homepage congregatiojesu.de

Vor vierhundert Jahren, am 11. April 1625, wurde Mary Ward in der 
Kirche Santa Maria dell‘ Orto in Trastevere in einer Zeit höchster 
Bedrängnis eine besondere Bestärkung geschenkt.

Jedes Jahr feiert die dortige Gemeinde an diesem Tag eine Messe 
in Erinnerung daran, was in ihrer Kirche geschah – Anregung, die-
ses Fest weltweit mitzufeiern

Bereits Ende Februar 1625 hieß es in Rom, es sei beschlossen, die 
italienischen Niederlassungen aufzuheben. Mary Ward hatte aber 
noch Gelegenheit, ihre Sache zu verteidigen. In einem Brief nach 
Neapel schrieb sie am 6. April: 

„Liebe Winn, hier hat es seit Montag in der Karwoche (24. März) so heiße 
Kämpfe zwischen den guten Kardinälen und uns gegeben, wie man sie in 
Bezug auf Angelegenheiten, in denen nur Gott gedient und er gesucht wird, 
in nicht vielen Jahrhunderten, wenn überhaupt jemals, zu sehen bekommt. 
Der Gewinn wird am Ende in jeder Hinsicht auf unserer Seite sein. Es 
betrübt mich, dass weder Gesundheit noch Zeit es mir erlauben, genau zu 
berichten, wie die Dinge sich entwickeln. Oh wenn doch Gottes Ehre am 
Ende stehen würde und ich Dich hier hätte, um die Dinge, die geschehen, 
niederzuschreiben.“

Und am 19. April berichtete sie: 

„Ich glaube nicht, dass wir von Rom we�eschickt werden, denn man müsste 
uns mit Gewalt forttreiben, sonst bleiben wir noch hier. Ich habe lang auf 
diese Bischöfe gewartet, die beau�ragt wurden, uns zu visitieren. Aber sie 



55

kommen nicht. Wir werden sicher etwas mit der nächsten Post von ihnen 
hören. Und wie die Dinge sich entwickeln, sei sicher, Du wirst es erfahren. 
Die vor kurzem begonnenen Kriegshandlungen in Genua stehen schlecht. 
Der Feind gewinnt sehr die Oberhand. Der Hof hier ist sehr beunruhigt, 
denn es wird sehr befürchtet, dass Rom selbst seinen Teil abbekommt. Aber 
ich hoffe, Gott wird die Seinen beschützen, sein heiliger Wille soll immer 
geschehen. Dieses Jubeljahr wird aus allzu gutem Grund in Erinnerung 
bleiben. Mag sein, dass diese Unruhen von der Verfolgung dessen ablenken, 
was gegen uns geplant ist. Man wird später mit größerer Freiheit darüber 
sprechen können.“

In der Zwischenzeit war die Aufhebung für Rom und Perugia an-
geordnet worden. Am 11. April wurde auch die Aufhebung für Ne-
apel dekretiert. Das ist der Tag, von dem die Inschri� des Bildes 
40 im Gemalten Leben bezeugt: 

„Als Maria am 11. April 1625 in der Kirche,
die Madonna dell’ Orto genannt wird,
vor dem Allerheiligsten klar erkannt hat,
dass sie selbst nichts und Gott alles sei,
ist sie derart in seine Liebe versenkt worden,
dass sie, völlig von sich entäußert, in ihm allein ruhte.
Durch den hellen Glanz der Strahlen,
die ihr von dem Altarsakrament ins Gesicht leuchteten,
wurde sie eine geraume Zeit geblendet.“



56

Einen offenen und freien Zugang zu Gott suchen und finden
Von Hilmtrud Wendorff CJ
Vorabdruck aus: Gut alt werden. Ordensmenschen erzählen, 
hg. von Hermann Kügler (s.u.)

Seit rund 60 Jahren bin ich nun ignatianisch unterwegs – 56 da-
von in der Congregatio Jesu. Es war und ist nicht immer einfach, 
aber ich hab noch keinen Tag bereut, blicke dankbar zurück und 
vertrauensvoll in die Zukun� – trotz aller Unwägbarkeiten und 
Probleme im persönlichen Lebensumfeld, in Kirche und Gesell-
scha�. Welche Aspekte dieser großartigen Spiritualität haben 
mich eigentlich am meisten geprägt und tragen heute noch? Da ist 
zuerst das „Gott in allen Dingen“ (Ignatius) bzw. wie es bei unse-
rer Ordensgründerin Mary Ward heißt „Alles auf Gott beziehen“.

O� liegt der Akzent dabei auf dem „Gott in allem suchen“. Spä-
testens in den 6 Monaten, die ich 2015/16 in der interreligiösen 
und interkulturellen Jesuitenkommunität in der Naunynstraße in 
Berlin mitlebte, wurde das zur tiefen Erfahrung von „Gott in al-
lem finden“. Ich kann das nur schwer beschreiben, aber die Weite, 
die Freiheit und auch die Kra�, die mir daraus geschenkt wurden, 
wirken bis heute und lassen sich im Alltag abrufen, gerade dann, 
wenn ich an meine physischen oder psychischen Grenzen zu sto-
ßen drohe.

Auf starke Resonanz trifft bei mir Mary Wards Erkenntnis – nie-
dergeschrieben zu einem Zeitpunkt, als sich eine Vielzahl massiver 

3    “[O]ur happyness, security, and progresse was not to be in Ritches, greatnes,and Favour of Princes, but in ha-
ving our way open and free to God Almighty”, siehe: Ursula Dirmeier (Hg.): Mary Ward und ihre Gründung. 
Die Quellentexte bis 1645 (Corpus Catholicorum 48), 91.

4    „[A]nd that we be such, as we appear, and appear, such as we are”, siehe: Ursula Dirmeier (Hg.): Mary Ward 
und ihre Gründung. Die Quellentexte bis 1645 (Corpus Catholicorum 45), 290



57

Hindernisse vor ihr au�ürmten oder ihr in den Weg gelegt wur-
den, nicht zuletzt von „der Kirche“ ihrer Zeit, der sie mit gan-
zem Herzen diente. Sie schreibt: „Unser Glück, unsere Sicherheit 
und unser Fortschritt kommen nicht von Reichtümern, Größe, 
Gunsterweisungen von Fürsten, sondern liegen darin, dass wir ei-
nen offenen und freien Zugang zum allmächtigen Gott haben.“ 

Und wie finde ich diesen freien Zugang? Ihre Antwort ist ganz 
einfach: „Geh nah zu Ihm hin“ und „Bring alles zu Ihm zurück“. 
Was heißt das anderes als: suche die Beziehung zu diesem Gott, 
schöpfe Kra� aus der Begegnung mit ihm, suche und finde ihn in 
allen Dingen – und lass dich von ihm finden. Diese tiefe Verbun-
denheit mit Gott lässt in ihr die Haltungen wachsen und reifen, 
die sie für ihre Gefährtinnen – und ich hoffe auch für uns - erbit-
tet: Freiheit, Gerechtigkeit und Aufrichtigkeit. „Zeige dich so wie 
du bist, und sei so, wie du dich zeigst.“  Die Übereinstimmung 
von Sein und Handeln, von Erkennen und Tun des Willens Got-
tes – Mary Ward hat sie in großer innerer Freiheit gelebt, mir, uns 
wünsche ich es von Herzen.

Und dann ist da die im Prinzip und Fundament (EB 23) geforder-
te Haltung: „..Gesundheit nicht mehr verlangen als Krankheit, Reichtum 
nicht mehr als Armut, Ehre nicht mehr als Schmach..“ – Will ich das? 
Kann ich das? Klingt nach totaler Überforderung, ist es manchmal 
auch. Und doch – genau das wäre es: diese Indifferenz, die weder 
platte, resignative Wurstigkeit  noch kra�- und hochmutstrotzen-
der Aszetismus ist. Eine Haltung, in der alles gleich gültig ist – 
gleiche Gültigkeit hat – wenn es mehr zum Ziel des Lebens, bzw. 
meiner Berufung als Mensch, die Liebe zu leben führt. Ich meine, 
der „freie Zugang“ ist eine tragfähige Brücke auf dem Weg zu dem 
Ziel, Gott in allem zu finden.



58

Wie geht „gut alt werden“? 30 Ordensfrauen und Ordensmänner 
im Alter zwischen 77 und 94 Jahren schreiben in diesem Buch da-
von, welcher Aspekt der Ignatianischen Spiritualität sie im vor-
gerückten Alter trägt, wenn Gesundheit und Kra�  schwinden. 
Was hat sich gewandelt und worauf ist wirklich Verlass? In ihren 
Erfahrungen lassen sich Antworten auf die großen Lebensfragen 
erahnen, die sich im fortgeschrittenen Alter für jeden Menschen 
stellen.

Buchtipp:
Hermann Kügler (Hg.) 
Gut alt werden
Ordensmenschen erzählen
Ignatianische Impulse 104, 
Würzburg, 
erscheint im Januar 2026.



59

Ihre Spende kann Zukunft gestalten

Mary Ward House Chishawasha
Das Mary Ward House in Chishawasha wurde 1968 gegründet und 
ist die älteste Einrichtung ihrer Art in der Region. Zu der Einrich-
tung gehört ein Wohnheim, in dem 60 Mädchen der Klassen 5 und
6 untergebracht sind, die am St. Ignatius College studieren.

Mary Ward Children‘s Home
Das Mary Ward Children‘s Home ist mehr als nur eine Unterkun�, 
es ist ein Ort, an dem Kinder mit unterschiedlichem Hintergrund 
ein Gefühl von Familie und Zugehörigkeit finden. Jedes Kind wird 
mit offenen Armen empfangen und erhält eine persönliche Be-
treuung, die auf seine individuellen Bedürfnisse eingeht.



60

Congregatio Jesu in Zimbabwe und Mozambique
Die Congregatio Jesu Zimbabwe wurde 1951 durch 5 Ordens-
schwestern aus Mainz gegründet. Das Regionalhaus befindet sich 
in Harare. Im Noviziat in Kwekwe können junge Frauen ihrem
Ruf als Ordensschwestern der Congregatio Jesu folgen. Seit dem 
Jahr 2021 sind wir auch in der Nsaladzi-Mission in der Provinz 
Tete, Mosambik tätig und arbeiten in den Bereichen Unterricht, 
Krankenpflege und Pastoralarbeit mit den Jesuiten zusammen.

Schulspeisung, Nesigwe
Die Nesigwe Secondary School liegt in Matabeleland North, in 
der Diözese Gokwe. Die Schule dient als Anlaufstelle für eine Ge-
meinde, die sich tief in einer Wirtscha�s- und Umweltkrise befin-
det. Da viele der 320 Kinder von weit her kommen und morgens 
noch nichts zu essen oder trinken bekommen, erhalten sie zum 
Frühstück einen nahrha�en Trank und ein einfaches Mittagessen. 



61

St. Joseph Clinic, Chishawasha
Die St. Joseph's Clinic in Chishawasha versorgt Bauern in und um 
Chishawasha. Viele der Menschen, die die Dienste in Anspruch 
nehmen, sind sehr arm. Die Klinik verfügt über eine Entbin-
dungsstation mit Entbindungsraum, Schwangerenvorsorge und 
Geburtsnachsorge.

St. Pedro Pio Poly Clinic, Norton
Die St. Padre Pio Poly Clinic versorgt 25.705 Einwohner, darunter 
3.907 Kinder unter fünf Jahren. Die Klinik ist eine lebenswichtige 
Ressource, vor allem für die Ärmsten.



62

Landwirtschaftliche Projekte
Wir unterstützen die Bevölkerung bei einer Vielzahl von landwirt-
scha�lichen Projekten.

Mary Ward Grundschule, Mbizo
Über 1.100 Kinder lernen an der Mary Ward Primary School. Ei-
nige der Kinder des Mary Ward Children‘s Home besuchen diese 
Schule. Es ist eine der besten Grundschulen im District Kwekwe 
in Zimbabwe.

Mary Ward High School Mbizo
Die Mary Ward High School wurde 2020 von der Congregatio 
Jesu mit Hilfe von Spendern aus Deutschland und England ge-
gründet. Das Ziel ist es, auch Kindern aus ärmeren Familien einen 
Zugang zu höherer Bildung zu ermöglichen. Derzeit besuchen 510 
Schülerinnen und Schüler die High School.



63

Wie können Sie spenden?

Congregatio Jesu Mitteleuropäische Provinz
Bank: Liga Bank eG
IBAN DE32 7509 0300 1202 1020 21
BIC GENODEF1M05
Kennwort: Simbabwe

Wir bedanken uns herzlich für Ihre Spende, ohne die all das nicht 
möglich ist.

Zuwendungsbescheinigungen können nur bei vollständiger An-
gabe des Namens und der Adresse, sowie Namens-Übereinstim-
mung mit dem Kontoinhaber ausgestellt werden.

Ansprechpartnerin:
Sr. Marica Bašić  CJ, Provinzökonomin
Planegger Str. 4, 81241 München, 089/820754-106



64

Unsere Autorinnen

Sr. Ursula Dirmeier CJ arbeitet im Archiv der Augsburger Ge-
meinscha�. Ihr Spezialgebiet ist die Spiritualität Mary Wards und 
die Ursprungsgeschichte der Congregatio Jesu.

Sr. Nathalie Korf CJ arbeitet im Referat Nachhaltigkeit und schöp-
fungsverträgliche Pastoral im Bistum Limburg.

Sr. Igna Kramp CJ ist Leiterin des Entwicklungsbereichs Geistli-
che Prozessbegleitung im Bistum Fulda.

Sr. Beate Neuberth CJ übernimmt fast täglich Kirchenpräsenz in 
der Bamberger Institutskirche, hält Führungen, überträgt Chro-
nikbücher aus der deutschen Schri� ins Digitale und malt. 

Sr. Hilmtrud Wendorff CJ ist Koordinatorin der Online-Exerziti-
en, engagiert sich bei OrdensFrauen für Menschenwürde und im 
Ignatianischen Forum. 

Sr. Magdalena Winghofer CJ lebt in Hannover und arbeitet in der 
Stadtteil-Pastoral in Neubaugebieten. Sie ist Provinzassistentin 
und in der Berufungspastoral tätig.

Gastautor im He� 2026: 
Thomas Schmidt ist Priester und arbeitet zusammen mit Sr. Nat-
halie Korf im Referat Nachhaltigkeit und schöpfungsverträgliche 
Pastoral im Bistum Limburg.



65

Sie suchen…?

Exerzitien sind Tage intensiver Begegnung mit Gott. In der Stille, 
den Gebetszeiten, durch Impulse und im Begleitgespräch nimmt 
der Exerzitant / die Exerzitantin die Realität der eigenen Sehn-
süchte, der Erfolge, der Brüche und Leerstellen wahr und richtet 
sich auf Gott und Sein heilendes Wirken aus.

Geistliche Begleitung ist ein Dienst für Menschen, die ihr Leben 
christlich ausrichten wollen. Alles was geschieht, sei es angenehm 
oder unangenehm, löst in uns innere Regungen aus: Freude, Zö-
gern, Angst, Vertrauen, Wut… Diese Regungen werden im Ge-
spräch, das in etwa einmal im Monat stattfindet, angeschaut. In 
achtsamer Unterscheidung gewinnt der / die Begleitete aus den 
eigenen Erkenntnissen zunehmend Klarheit, wie er/ sie das eigene 
Leben vor Gott gestalten will.

Für Einzelexerzitien, stille Tage und geistliche Begleitung können 
Sie bei den Schwestern, die im Folgenden genannt sind, individu-
elle Termine absprechen: 

Unsere Begleiterinnen

Augsburg

Sabine Adam CJ
Fon 08 21 5 02 72-0
sabine.adam@congregatiojesu.de

Ursula Dirmeier CJ
Fon 08 21 5 02 72-55
ursula.dirmeier@congregatiojesu.de



66

Monika Glockann CJ
Fon 08 21 5 02 72-0
monika.glockann@congregatiojesu.de

Katharina Holzmann CJ
Katharina.holzmann@congregatiojesu.de

Marianne Milde CJ
Fon 08 21 5 02 72-50 
marianne.milde@congregatiojesu.de

Bad Reichenhall

Petra Hiemetzberger CJ
Fon 0 86 51 97 61-0
petra.hiemetzberger@congregatiojesu.de

Fulda

Igna Kramp CJ
Fon 06 61 87-214
igna.kramp@congregatiojesu.de

Hannover

Magdalena Winghofer CJ
magdalena.winghofer@congregatiojesu.de

München

Gratia Hallhuber CJ
Fon 0 89 82 99 42-37
Ghallhuber@web.de



67

Gabriele Martin CJ
gabriele.martin@congregatiojesu.de

Britta Müller-Schauenburg CJ
britta.mueller-schauenburg@congregatiojesu.de

Simone Remmert CJ
01 51 4 28 360 42
simone.remmert@congregatiojesu.de

Hilmtrud Wendorff CJ
hilmtrud.wendorff@congregatiojesu.de

Neuburg an der Donau

Gudula Bonell CJ
Fon 0 84 31 59 05 28
gudula.bonell@congregatiojesu.de

Österreich – Wien

Christa Huber CJ
christa.huber@congregatiojesu.de

Johanna Schulenburg CJ
johanna.schulenburg@congregatiojesu.de

Unser Tagungshaus

Neuburg an der Donau
Ansprechpartnerin: M. Barbara Kusche CJ
Durchwahl: 0 84 31 59 05-38 (auch AB)
barbara.kusche@congregatiojesu.de



68

Herausgeber: Zentrum Maria Ward © Dezember 2025
Projektleitung: Igna Kramp CJ
Anschri�: Planegger Straße 4, 81241 München
Fon: 0 89 / 82 07 54 0
zmw@congregatiojesu.de · www.congregatiojesu.de
Gestaltung: Julia Arzberger, München
Umschlagfoto: Generiert mit Adobe Firefly, S. 51: Hoon-Woo Lee
ISSN 2199-1634 · Ausgabe 14





ISSN 2199-1634 · Ausgabe 14




