Spiritualitat konkret
2026

2
o
D

-_ ":é._:_.m\
WARD &~
| ®







Ein Wort zuvor

Liebe Freunde und Freundinnen

der Congregatio Jesu,

mit diesem Heft veroffentlichen wir wieder die Beitrige unse-
rer Mitschwestern aus dem vergangenen Jahr. Diesmal steht das
Thema Nachhaltigkeit besonders im Fokus. Als Christinnen und
Christen verstehen wir die Welt als Schopfung Gottes, fiir die wir
mit allen Menschen zusammen verantwortlich sind. Wie einst fur
die Ureltern im Garten Eden ist unsere Aufgabe, die Erde nicht
nur zu bewirtschaften, sondern auch zu behiiten und nicht aus-

zubeuten.

Der Fokus auf Nachhaltigkeit schlieft zugleich das nachhaltige
Handeln Gottes an uns Menschen ein: Er hat uns auf sich hin ge-
schaffen und nicht gezogert, seinen Sohn in die Welt zu senden,
um alle Menschen zu heilen und zu retten. In Gemeinschaft mit

Jesus und mit ihm als Gefahrten arbeiten wir.

Moge Er uns helfen, selbst zu wachsen, und anderen Raum zum

Wachsen zu geben!

%/uﬂémré

Igna Kramp CF



Inhalt

o1

03

1y

19

32

35
36

45

50

54

56

59

65

68

Ein Wort zuvor

,Laudato si‘ im Praxistest

von Sr. Nathalie Korf Cf und Thomas Schmidt

,Gott, du hilfst Menschen und Tieren“
von Sr. Nathalie Korf CF und Thomas Schmidt

Weshalb sind wir in diese Stunde gekommen?
Nachfolge als Passion woz Sr. Igna Kramp CF

Die Ernte ist grofl, aber es gibt nur wenige Arbeiter
von Sr. Magdalena Winghofer

Ubrigens... von Sr. Magdalena Winghofer CF

Die Bindung Isaaks. Begegnungen
mit einem schwierigen Text von Sr. Igna Kramp CF

Die Aktualitait Mary Wards voz Sr. Ursula Dirmeier CF

Der Schritt aus der Nische.
Genese der Bamberger Mary Ward wvon Sr. Beate Neuberth CF

Ein besonderer Gedenktag: 11. April
wvon Sr. Ursula Dirmeier 7

Einen offenen und freien Zugang zu Gott suchen
und finden wvor Hilmtrud Wendorff CF

Ihre Spende kann Zukunft gestalten
Unsere Autorinnen
Unsere Geistlichen Begleiterinnen

Impressum



,Laudato si' im Praxistest

Das Projekt ,Nachhaltigkeit und schipfungsvertragliche Pastoral”

im Gespréch

Sr. Nathalie Korf/ Thomas Schmidt

Veroffentlicht in: Von der Pflicht zur Kiir. Experimente in der pastoralen
Praxis, bg. von Wolfgang Beck und Elmar Honemann, Freiburg 202s.

Sr. Nathalie Korf CJ (NK) arbeitet zusammen mit ihrem Kolle-
gen Thomas Schmidt (TS) im Referat Nachhaltigkeit und schop-
fungsvertrégliche Pastoral im Bistum Limburg. Im Buch ,Von der
Pflicht zur Kur“ reflektieren beide zusammen ihr Projekt und be-

richten von ihren Erfahrungen.

Thomas Schmidt (TS): Mein Name ist Thomas Schmidt. Ich bin
Jahrgang ’s9. Ich gehore zur Bewegung der Arbeiterpriester. Vor
dieser Dynamischen Stelle war der Schwerpunkt meiner Arbeit der
Einsatz fur soziale Gerechtigkeit. Im Laufe der Jahre ist mir klar
geworden, dass die Frage der sozialen Gerechtigkeit dringend ver-
bunden werden muss mit der 6kologischen Transformation. Papst
Franziskus hat das in ,Laudato si (LS) ja dann auch zum Ausdruck
gebracht mit seiner Formulierung: , Wir mussen immer gleichzeitig den
Schrei der Armen und den Schrei der Schopfung horen (vgl. LS 49). Das
habe ich als Auftrag gehort und dann diese Stelle angetreten.

Sr. Nathalie Korf CJ (NK): Mein Name ist Schwester Nathalie Korf.
Ich bin 44 Jahre alt. Vor meinem Eintritt in die Ordensgemein-
schaft der Congregatio Jesu habe ich als Heilerzichungspflege-
rin gearbeitet. Mit der Enzyklika ,Laudato si‘ ging es mir ahnlich
wie dir. Ich habe daraufhin angefangen, mich bei der Initiative
,Foodsharing‘ zu engagieren, um das Bewusstsein der Menschen
fiur Lebensmittelverschwendung zu scharfen. Fur mich war die

Frage der Nachhaltigkeit erstmal eine Frage des individuellen Le-



bensstils, den ich immer weiter versucht habe zu optimieren. Mir
ist dann immer mehr bewusst geworden, dass es eine Frage ist, die
wir strukturell und gemeinsam angehen miussen. 2020 habe ich
nach meinem Studium angefangen, als Gemeindereferentin in der
Pfarrei Heilig Geist am Taunus zu arbeiten und dort sehr positive
Erfahrungen mit einer neu gebildeten Nachhaltigkeitsgruppe ge-
macht, die motiviert war und fur kirchliche Kontexte sehr gene-
rationeniibergreifend und jung. Das hat mich motiviert, mich fur

diese Stelle zu bewerben.
Die Anfénge des Projektes - erste Festlegungen

TS: Genau. Und dann haben wir gemeinsam im Januar 2022 in der

Region Taunus angefangen.

NK: Zu Beginn safen wir hier zusammen und haben uberlegt, wie
wir unsere Arbeit angehen. Wir haben auch dartiber gesprochen,
wie wir das Thema kommunizieren wollen. Uns war klar, dass wir
einladend und positiv tiber das Thema Nachhaltigkeit sprechen
wollen, nicht pessimistisch und mahnend, sondern hoffnungsvoll

und ermutigend.

TS: Ja, das stimmt. Moglicherweise ist ja ohnehin die Haltung der
Hoffnung der zentrale Beitrag der christlichen Kirchen. Es ist aber
eine offene Frage geblieben, die wir gerne mit vielen Leuten be-
sprechen wollen: ,Woher kommt die Hoffnung — und was konnen

Christ:innen dazu beitragen?¢*

NK: Eine weitere Anfangsentscheidung war, dass wir die Bezeich-
nung unserer Stelle erweitern wollten. Urspriinglich hief sie ,Refe-
rat fiir schopfungsvertragliche Pastoral“. Wir haben gemerkt, dass
das ein Ausdruck ist, der im nicht-kirchlichen Bereich schwierig
zu kommunizieren ist und haben daher den Begriff ,Nachhaltig-

keit“ erganzt.



Drei Schwerpunkte: Schopfungszeit, Gartenlabyrinth,
Zusammenarbeit

TS: In den beiden ersten Jahren unserer Stelle hatten wir drei
Schwerpunkte: erstens die Schopfungszeit, zweitens ein begehba-
res Gartenlabyrinth, und drittens Kontakte zu zivilge-sellschaftli-
chen Organisationen.

Den ,Tag der Schopfung® am 1. September haben wir vorge-
funden, urspriinglich aus der orthodoxen Kirche, und gefeiert seit
vielen Jahren von der ACK, der Arbeitsgemeinschaft Christlicher
Kirchen in Deutschland. Papst Franziskus hat ihn aufgegriffen und
das weltweite ,Laudato si-Movement* zu einer Schopfungszeit er-
weitert, die bis zum Tag des heiligen Franziskus am 4. Oktober
dauert. In diesem Rahmen haben wir in jedem Jahr eine ganze
Vielfalt von Veranstaltungen geplant und durchgefihrt.

NK: Ich erinnere mich unter den Veranstaltungen zur Schopfungs-
zeit noch besonders gerne an die ,Wild Church“ im Sommer 2024,
einen Gottesdienst im Wald mit personlicher Natur-erfahrung
und einem bereichernden Austausch, oder an eine Diskussions-
veranstaltung zum Thema ,Wirtschaftswachstum®, und auch an
Film-Impulse auf Instagram zum Thema ,Leben in Fille®, an de-

nen sich viele Menschen aus unserem Netzwerk beteiligt haben.

TS: Auferdem haben wir seltene Kauze im Wald beobachtet, aber
auch mit Kindern Apfel geerntet und einiges andere mehr.

NK: Bei den Veranstaltungen kamen Menschen aus ganz verschie-
denen Kontexten — Leute, die wir aus den Gemeinden kannten,
aber oft auch Leute, die in der Zeitung davon gelesen hatten und
bisher eigentlich gar nichts mit Kirche zu tun gehabt hatten.

TS: In der zweiten Schopfungszeit hatten wir gelernt, dass Koope-

ration mit anderen Organisationen und Initiativen von entschei-



dender Bedeutung ist. Wir haben gesagt, wir machen nur noch
etwas in Kooperation mit einer anderen Organisation — inner-
kirchlich wie auflerkirchlich. Das hat sich wirklich bewahrt.

NK: Wenn man mit so vielen verschiedenen Kooperationspart-
ner:innen an einem gemeinsamen Programm arbeitet, ist das erst
einmal mehr Arbeit. Aber am Ende lohnt es sich auf jeden Fall: Es
erhoht die Reichweite und macht auch mehr Spafl zusammen.

TS: Unser Traum ist, dass aus dieser Schopfungszeit einmal eine
gepragte Zeit des Kirchenjahres wird. So wie es eine Fastenzeit
und eine Osterzeit, wie es eine Adventszeit und eine Weihnachts-
zeit gibt, so gibt es vielleicht irgendwann mal eine ckumenische
Schopfungszeit. Gerade bei diesem Thema ist die ckumenische

Verankerung unerlasslich.

NK: Das Gartenlabyrinth ist ein grofes innerkirchliches Koope-
rationsprojekt mit der Katholischen Familienbildung Taunus und
der Pfarrei St. Elisabeth Hofheim / Eppstein / Kriftel. Die Idee
dazu kam von einem Ehrenamtlichen aus dieser Pfarrei und traf
auf unseren Wunsch nach einem Begegnungsort, an dem unser
Thema erlebbar werden kann. Die Pfarrei hat uns an der Boni-
fatius-Kapelle ein Stiick Land zur Verfiigung gestellt. Nachdem
das Labyrinth gegraben war, haben wir im Marz 2024 mit einem
»Irampelfest“ mit Schul- und Kitagruppen angefangen: Ich bin
mit 230 trampelnden Kindern hinter mir durchs Labyrinth ge-
laufen. Daran erinnere ich mich gerne, genauso wie an das erste
grofe Familienfest. Seitdem kommen immer wieder Schulklassen
der ortlichen Grundschule und Gruppen aus anderen Schulen, um
darin zu arbeiten. Im Frithjahr haben wir Kartoffeln gesat, die wir
im Herbst geerntet haben, und beim Erntefest haben wir Pommes
daraus gemacht.

Das Labyrinth ist zu einem ganz besonderen Ort geworden, an

dem sich Menschen begegnen, an dem Umweltbildung stattfindet



und an dem es ganz unterschiedliche Veranstaltungen gibt. Das
Spannende an diesem Projekt ist, dass es sich im Gehen entwickelt
hat. Anfangs hatten wir uns nicht vorstellen konnen, dass ein Jahr
spater schon rund 1.000 Kinder in diesem Labyrinth gearbeitet
haben. Es ist fiir mich ein Ort, an dem Kirche lebendig und jung
ist und Spafl macht.

TS: Neben der Verankerung in der Kirche haben wir ganz bewusst
Kontakt gesucht zu zivilgesellschaftlichen Gruppen, wie zum Bei-
spiel der ,Hofheimer Lokalen Agenda“ oder den jungen Leuten
von Youtopia. Wir haben zuerst viele Male einfach nur an deren
Veranstaltungen teilgenommen und Bezichungen aufgebaut. Die-
se Arbeit lebt von Beziechung, vom Immerwieder-Hingehen, vom
Bekanntsein und von der Suche nach dem, was man gemeinsam
machen kann. Spiter konnten wir unsere Raume, unsere Zeit und
unsere personellen Ressourcen anbieten. Eine sehr positive Erfah-
rung war, als wir eingeladen wurden zu einer Vernetzung all dieser
Gruppen. Da haben wir Wert darauf gelegt, dass wir uns an dieser
Vernetzung beteiligen, aber nicht in eine fiihrende Funktion ge-
hen. Wir wollten im Zug mitfahren, aber wir haben uns bewusst
nicht in die Lok gesetzt. Das scheint uns eine sehr wichtige Erfah-
rung fuir die Zukunft kirchlicher Arbeit zu sein: dass wir als Leute
von der Kirche an gesellschaftlichen Prozessen teilnehmen und sie

mitbestimmen, aber eben nicht mehr anzufuhren versuchen.

NK: Stimmt, das finde ich auch total wichtig. Gerade am Anfang
haben wir erlebt, dass manche Leute Vorbehalte gegentiber der
Kirche haben, weil sie genau die gegenteilige Erfah-rung zu dem
gemacht haben, was du eben beschrieben hast. Anfangs hat je-
mand zu mir gesagt: ,Ach, ihr meint das ja wirklich ernst mit der
Nachhaltigkeit, das ist nicht wieder nur so ein Missionsding.“ Ich
furchte, diese Erfahrung haben Menschen oft gemacht, und wir

miissen aufpassen, dass wir nicht wieder in dieselbe Kerbe schla-

gen.



TS: Genau: Kirche als eine uneigenniitzige Gruppe, die mitarbeitet
und ihren Teil zum Besten der Gesellschaft und der Nachhaltig-
keit beitragt.

NK: Wir stoflen mit unserem Thema eigentlich iiberall auf gro-
fes Interesse: bei den Kommunalverantwortlichen, fiir die Kirche
immer noch ein wichtiger Player ist, und bei anderen zivilgesell-
schaftlichen Gruppen und Initiativen. Manche sind auch tber-
rascht, dass sich Kirche fur dieses Thema engagiert. Jugendliche
haben uns zum Beispiel gesagt, dass die Kirche doch viel cher
fir die Caritas da sei. Vielen Hauptamtlichen in den Pfarreien ist
Nachhaltigkeit ein personliches Anliegen. Es ist aber meist kein
Thema, das in der pastoralen Arbeit vorkommt. Die — oft unter-
besetzten — Teams haben scheinbar keine Kapazitat fur ein zu-
satzliches Thema.

Innerkirchliche Aktivitaten

TS: Diese strukturelle Uberlastung der Pastoralteams ist auf die
Dauer sicher ein Hindernis fur die Innovationsfahigkeit der Kirche.

Bei der evangelischen Kirche in der Region gab es von Anfang an
Bereitschaft zur Kooperation. Sie macht bei diesem Thema auch
Sinn. Gerade wenn wir uns im gesellschaftlichen Bereich bewegen,
ist die konfessionelle Frage nicht mehr wichtig. Wichtig ist, dass
Christ:innen und ihre Kirchen etwas fiir die Nachhaltigkeit tun.
So entsteht eine Okumene des gemeinsamen Handelns und des
Zeugnisses.

NK: Auch in den Pfarreien der Region halten wir das Thema Nach-
haltigkeit prasent; vor allem durch die Gestaltung von Sonntags-
gottesdiensten. Die Leute finden es gut, wenn jemand von aufien
kommt und etwas Interessantes zu sagen hat. Wir freuen uns im-
mer, wenn Menschen verstehen: Das ist ein Thema, das uns als

Kirche angeht — und wir konnen da auch ge-meinsam etwas tun.



TS: Bei diesen Gottesdiensten konnen wir ein ,,Grundrauschen®
herstellen. Aber an dem Punkt muss man realistisch sein: Eine
Pfarrei ist eine Institution, sie ist keine Bewegung. Hier kommen
nicht Menschen zusammen, weil sie gemeinsam etwas bewegen
wollen, sondern weil sie Nachbar:innen sind und weil sie vielleicht
fur sich, ihre Familien, ihre Kinder, ihre Alten etwas gestalten wol-
len. Aber sie kommen nicht, weil sie ein bestimmtes Thema be-
wegt, das tber eine Gruppe vorangetrieben werden soll. Einzelne
Gruppen in der Pfarrei konnen das leisten. Aber die Pfarrei als
Ganze ist in dieser Richtung kaum mobilisierbar. Sich das klar-
zumachen ist wichtig, damit man nicht falschen Hoffnungen oder

Illusionen aufsitzt.

NK: Das war mir nicht so ganz Klar, als wir mit dieser Stelle be-
gonnen haben. Mir personlich war politisches Engagement sehr
wichtig, und ich habe gedacht, ich kann die Leute in den Pfarreien
dafuir begeistern, sich auf einer politisch-strukturellen Ebene ein-
zusetzen. Jetzt muss ich sagen, dass das eine unrealistische Erwar-

tung war.

TS: In einigen grofen Pfarreien gibt es Umwelt- oder Nachhaltig-
keitsausschuisse, die wir zu Vernetzungstreffen eingeladen haben.
Anfangs kamen sie gerne, doch beim dritten Treffen meldeten sie
uns zuriick, dass sie keine Zeit fur tiberregionale Vernetzung ha-
ben, weil sie in ihrem lokalen Engagement schon so eingespannt

sind.
Neue theologische Fragen im Kontext der Nachhaltigkeit

TS: Unsere Praxis der letzten beiden Jahre hat nattirlich auch eine
Reihe von theologischen Fragen aufgeworfen, die es weiter zu re-
flektieren gilt: Was sind eigentlich die Schwerpunkte, wenn wir
tiber Schopfung heute nachdenken? Was konnen wir als Kirche

originar aus unserem Glauben, aus unserer Tradition zur offentli-



10

chen Debatte beitragen? Wie relevant sind theologisch-spirituelle
Erkenntnisse in einer sakularen Gesellschaft, und wie konnen sie

verstandlich kommuniziert werden?

NK: Ich glaube, Klimagerechtigkeit ist ein ganz wichtiger Punkt,
den wir einbringen: Wenn ich die Bibel aufschlage und in den
Evangelien lese, dann wird mir sehr deutlich, dass Ge-rechtigkeit
ein Kernanliegen Jesu ist. Vielleicht ist unsere Herausforderung
die ,Ubernachstenliebe“ (Eckart von Hirschhausen), also der Ein-
satz fur die Menschen kommender Generationen und fiir die, die
weit weg leben. Da konnen wir als katholische Kirche gut unsere

gewachsenen internationalen Verbindungen einbringen.

TS: Heute gibt es eine Tendenz zur Eschatologie, also anstelle der
Frage nach der Bewahrung der Schopfung (,Was war mal gut, und
was miusste bewahrt werden¢“) die Frage: ,Wie wollen wir in Zu-
kunft leben¢ Nach welchem Muster wollen wir leben als Erdlinge,
als Teil der Schopfung und doch mit Verantwortung?“ Man fragt
also eher nach der sozial-okologischen Transformation. Das finde
ich einen sehr produktiven Gedanken, der sich zum Beispiel in
Konzepten wie Paradising aufiert, also der Vorstellung von einem

Garten Eden heute mitten in der Krise.

NK: Wir erleben immer wieder, dass nach einer Predigt in einer
Gemeinde einzelne Leute zu uns kommen und sagen, dass es fur
sie neu ist, dass Nachhaltigkeit etwas mit ihrem Glauben zu tun
hat. Das Thema ,Nachhaltigkeit“ sollte im kirchlichen Kontext
nicht nur technisch angegangen werden, wie etwa durch Photo-
voltaik-Anlagen auf Kirchendachern. Wir mussen es auch pastoral
betrachten: Welche Haltungen und Praktiken miissen wir entwi-
ckeln, um uns aktiv in den Nachhaltigkeitsdiskurs einbringen zu
konnen? Wie konnen wir so eine gute Erfahrung von einer neuen

Art des Miteinanders machen?



Erfahrungen und learnings

TS: Was haben wir bei aller Vorsicht und bei allem Bewusstsein der
Begrenztheit unserer Erfahrungen gelernt?

Das Thema ,Nachhaltigkeit und schopfungsvertragliche Pasto-
ral“ ist richtig angesiedelt auf der kirchlich mittleren Ebene zwi-
schen der einzelnen Pfarrei und dem Bistum. In der Pfarrei finden
sich moglicherweise nicht ausreichend Ressourcen und gentigend
Leute, die das wirklich betreiben wollen. Die Bistumsstellen, die
dringend notwendig sind fiir die allgemeine Orientierung, Lei-
tung und Unterstiitzung sind aber von den aktiven Gemeindemit-
gliedern zu weit weg. Hier bietet sich die mittlere Ebene an — ei-
nerseits um eigenstandig Aktivitaten voranzubringen, andererseits
aber auch, um nahe an den Engagierten gemeindliche Aktivititen

Zu unterstutzen.

NK: Das Thema »Nachhaltigkeit“ muss eingebettet sein in eine
allgemeine Bistumsstrategie. Es ist gut, wenn das Thema ein An-
liegen der Bistumsleitung und des gesamten Bistums ist. Es ist
fiir uns wichtig, eine gute Kooperation zu haben mit den entspre-
chenden Gremien und Stellen auf Bistumsebene. Das erleben wir

in unserer Arbeit sehr positiv.

TS: Eine Sache ist uns aber vollig klar geworden. Wenn es eine Stra-
tegie gibt, braucht es dafiir eine personelle Besetzung: Hauptamt-
liche, geschlechter- und generationeniibergreifend, die das Thema
»Nachhaltigkeit“ vorantreiben und es immer wieder einbringen.
Da wird es am besten sein, wenn es nicht Einzelkimpfer:innen
sind, sondern kleine Teams, die sich gegenseitig bereichern und
in den leider nicht vermeidbaren Durststrecken auch gegenseitig

ermutigen konnen.

NK: Ich glaube, die Versuchung ist immer da, zu glauben, Nach-
haltigkeitseinsatz der Kirche funktioniere auch ohne Hauptamtli-

11



12

che. Sicher gibt es auch tatsachlich viele Ehrenamtliche, denen es
ein Anliegen ist. Aber gerade im Hinblick auf die Schopfungszeit
merken wir: Es braucht jemanden, der das koordiniert und die
Leute motiviert. Das wird in dieser Grofenordnung kein Ehren-
amtlicher tun.

Was fordert Innovation?

TS: Was hat sich in unseren Stellen als innovationsfordernd erwie-
sen?

Schon vor dem Beginn unserer Stelle gab es im der Region
Menschen, denen das Thema wichtig war, die Dinge ausprobiert
haben und die sich fir die Schaffung unserer Stelle ein-gesetzt
und gesagt haben: ,Das ist jetzt euer Feld, hier konnt ihr arbeiten,
ihr konnt hier und da ankniipfen, aber im Grunde seid ihr frei zu
gestalten®. Dieser grofle Gestaltungsspielraum hat uns ermutigt,
innovative Dinge zu probieren. Es gab niemand, der gesagt hat,
»das haben wir alles schon mal probiert®, ,das gab es alles schon

mal“ oder ,,s0 was ist bei uns gar nicht moglich*.

NK: Ganz wichtig ist aber auch, dass wir einfach Zeit hatten: Zeit,
um Leute zu treffen, uns zu vernetzen, Veranstaltungen anderer zu
besuchen und Vieles auszuprobieren. Gerade zum Experimentie-
ren sind wir sehr ermutigt worden. Auch Zeit fur die Reflexion ist
wichtig. Erlebnisse werden ja erst dadurch zu Erfahrungen, dass
man sie reflektiert. Das braucht Zeit, die man oft im normalen
pastoralen Alltag kaum hat. Hilfreich ist auch, dass wir immer
wieder von anderen nach unseren Erfahrungen gefragt werden und

sie so auf den Punkt bringen miissen.

TS: Ein besonders weites Feld fur Innovation war fur uns sicher
die von uns gesuchte Kooperation mit verschiedenen zivilgesell-
schaftlichen Gruppen und mit einer Menge von Men-schen au-

Berhalb der Kirchen. Die Art, dort zu arbeiten, sich zu begegnen



und zu sprechen, hat uns immer wieder neue Horizonte eroffnet.
Wir konnten lernen. Es gab auch Dinge, die uns enttauscht haben,
ganz klar. Diese Horizonterweiterung tiber die eigenen Grenzen

der kirchlichen Aktivitaten hinaus ist extrem innovationsfordernd.

NK: Wir haben auch gelernt, dass sich nicht alles planen lasst, und
dass es gut ist, auch offen fiir das Spontane zu sein. Das Labyrin-
th zum Beispiel hitten wir niemals so planen konnen, wie es sich
letztlich entwickelt hat. Viel ist unterwegs, im Dialog mit den Be-
sucher:innen und in der Reflektion unserer Aktionen entstanden.
Ich glaube, es ist total wichtig, dass man ein Ziel vor Augen hat,
und dass man einen Plan hat, wie man da hinkommt. Aber man
darf nicht stur an dem Plan festhalten und muss auch bereit sein,

ihn zu verwerfen oder anzupassen und anders weiterzugehen.

TS: Und das ist ja einer der Spafifaktoren an der Arbeit: wenn man
von den Ergebnissen, die man dann erzielen kann, selbst noch
tiberrascht wird.

Neue Wege zu gehen muss die Arbeit mit bereits bestehenden
Formaten nicht ausschliefen. Die schon angesprochene Gestal-
tung von Gottesdiensten ist dafiir ein Beispiel. Das gilt aber auch
fir Besuche bei einer ganzen Reihe von normalen Gemeindeak-
tivititen wie einem Frauenfrihstiick oder einer Erwachsenenbil-
dungsveranstaltung, wo einfach Menschen kommen, weil sie das
Format mogen, und dann mit dem Thema konfrontiert werden.
Das Bedienen bestehender Angebote niitzt der Verbreitung des
Themas und hilft, es im Sinne des erwahnten ,,Grundrauschens®

in der verfassten Kirche zu verankern.

NK: Das Thema ,Nachhaltigkeit“ braucht konkrete Erfahrungsrau-
me, besonders die Begegnung mit der Natur. Viele Menschen sind
kaum noch in Beziehung zur Natur. Diese Be-ziechung ist aber
wichtig, weil sie auch fiir andere Beziehungsdimensionen offnet:

In der Natur komme ich in Kontakt zu mir selbst, und sie kann mir

13



14

helfen, Gott zu entdecken und zu ihm in Beziehung zu treten. So
kann ich erfahren, dass alles mit allem verbunden ist, wie es Papst
Franziskus immer wieder betont. Bei unserem Angebot ,Wild
Church“ wurde das im Austausch uber die personliche Zeit in der
Natur besonders deutlich. Naturerfahrung ist eine Grundlage fiir
Nachhaltigkeitsengagement. Letztlich werde ich nur schiitzen,
was mir kostbar ist. In der Natur spiire ich besonders, was Albert
Schweitzer sagt: ,Ich bin Leben, das leben will inmitten von Le-
ben, das leben will.“

Innovative pastorale Projekte aus dem Bistum Limburg

Uber das Ende volkskirchlicher Strukturen in Deutschland herrscht
weitgehend Konsens. Dennoch wird die kirchliche Praxis uberwie-
gend in vertrauten Formen gestaltet.

Acht Seelsorgerinnen und Seelsorger im Bistum Limburg haben
die Chance wahrgenommen, experimentell nach neuen Wegen in
der Pastoral zu suchen. In ,Dynamischen Stellen initiieren sie
okumenische,  sozialraumliche,
kulturelle und digitale Projekte. Woifgang Beck | ENTar Honeniann (g

Der Band bietet neben den per-

sonlichen Erfahrungen der Seel-

sorgerinnen und Seelsorger auch Von de]f'

die Ergebnisse einer empirischen s
Evaluation und eine pastoraltheo- Zu]:_ﬂl.(.:ht
logische Analyse. Kur

Experimente in der
pastoralen Praxis

Buchtipp:
Mit einem Geleitwort von
Elmar Honemann, Wolfgang Beck (Hg,) Hiaiif Cat kg
Von der Pflicht zur Kur —
Experimente in der pastoralen
] HERDER
Praxis, Verlag Herder



»00tt, du hilfst Menschen und Tieren"
Sr. Nathalie Korf Cf / Thomas Schmidt
Predigt zur Schopfungszeit 2025

Die Schopfungszeit gebt jedes Fabr vom 1. September, dem Gebetstag fur
die Bewahrung der Schopfung, bis zum 4. Oktober, dem Gedenktag des HI.
Franziskus. In Deutschland hat die ACK (Arbeitsgemeinschaft Christlicher
Kirchen) die diesjabrige Schopfungszeit unter das Motto ,Gott, du hilfst
Menschen und Tieren aus Psalm 36 gestellt. Sr. Nathalie Korf Cf (NK)
arbeitet zusammen mit ihrem Kollegen Thomas Schmidt (TS) im Referat
Nachhaltigkeit und schopfungsvertragliche Pastoral im Bistum Limburg. In

der Schopfungszeit haben sie gemeinsam zu Gen 1, 1—24a.20—2 gepredigt.

TS: Wir haben einen kurzen Auszug aus der Schopfungsgeschich-
te der Bibel gehort. Genauer: einen Auszug aus einer der beiden
Schopfungsgeschichten. Sie steht ganz am Anfang des Buches
Genesis oder der 5 Blicher Mose, ist aber von ihrer Entstehungs-
zeit die jingere Fassung, etwa aus dem Jahr 500 v.Chr.

Sie beginnt mit dem ,Tohuwabohu“, dem hebriischen Wort
fir wiist und leer. Die Schopfung erscheint hier wie ein Akt des
Ordnungschaffens: Aus dem Chaos wird der Kosmos. Im immer
gleichen Schema werden gewissermafien rhythmisiert die sieben
Tage mit ihren jeweiligen Naturerscheinungen und Lebewesen er-
schaffen.

Also — und das ist die erste wichtige Botschaft der Schopfungs-
geschichte: Alles ist geschaffen und wir alle sind geschaffen: Men-
schen und Tiere. Wir sind Mitgeschopfe, die Geschopflichkeit ist
unser gemeinsames Merkmal. Das heift insbesondere: Unser Le-
ben ist begrenzt und wir verdanken es einem Anderen. Wir haben
es nicht aus uns selbst heraus.

Dazu gehort die zweite Botschaft dieser Schopfungsgeschichte:
Bei aller Mitgeschopflichkeit gibt es dennoch eine Reihenfolge:

1



16

Der Mensch wird erst am 6. Tag geschaffen. Darin steckt eine ein-
fache, aber sehr wichtige Botschaft: Bevor der Mensch sich um die
Erde kiimmern konnte, hat sich die Erde um ihn gekiimmert und
ihm seine Lebensgrundlagen geschaffen: Die Sonne und die Ster-
ne, das Land und das Meer, die Pflanzen und Tiere. Von Anfang an
kommen wir als zerbrechliche und bediirftige Wesen auf die Welt,
die ohne ihre Mitwelt gar nicht existieren konnten. Ohne das Le-

ben um uns herum, konnten wir gar nicht leben. Und nicht zuletzt
deshalb hilft ,Gott den Menschen und den Tieren.

NK: Wir sind also nicht alleine auf der Erde. Alles Geschaffene ist
miteinander verbunden. Vielleicht haben Sie noch im Ohr, dass
es im ersten Schopfungsbericht am Abend eines jeden Tages heifSt
»Gott sah, dass es gut war.“ Nach der Erschaffung des Menschen
steht das nicht dort. Erst als Gott am Abend des 6. Tages noch
einmal auf seine gesamte Schopfung schaut, auf alles, was er ge-
macht hat, steht dort ,,Und siche, es war sebr gut®.

Diese ,sehr gute“ gemeinsame Existenz des Geschaffenen ist
auf eine friedliche, gleichberechtigte, Koexistenz hin angelegt.
Das sieht man zum Beispiel an der Nahrung, die Gott den Ge-
schopfen zugedacht hat: dem Menschen werden die Friichte der
Biume gegeben und alles Gewichs, das Samen bildet. Den Tie-
ren wird ,alles griine Gewachs® zur Nahrung gegeben. Die Tiere
wurden also nicht als Nahrung, zum Nutzen, fir den Menschen
geschaffen. Fleischkonsum erlaubt Gott erst nach der Sintflut. Es
gibt also keine Jagd, kein Blutvergiefen, keine Angst voreinan-
der. Ein Idealzustand, der uns aber etwas Wichtiges sagt: Gottes
urspriinglicher Wille ist eine Partnerschaft zwischen Mensch und
Tier, keine Konkurrenz, keine Unterdriickung.

Aber was machen wir auf diesem Hintergrund mit dem exklusi-
ven Herrschaftsauftrag an den Menschen¢ Der Mensch bekommt
von Gott nicht nur, wie die Tiere, den Auftrag, fruchtbar zu sein,
sondern auch, die Erde zu unterwerfen und uber die Tiere zu

»walten, wie es in der neuen Einheitsiibersetzung heifit. In der



Geschichte hat dieser Vers viel Schaden angerichtet.

ysHerrschen® und ,unterwerfen ist hier kein Freibrief fir Aus-
beutung, sondern ein Auftrag zur Fiirsorge. Der Mensch wurde
als ,Ebenbild“ Gottes geschaffen. Es lohnt sich also, einmal zu
schauen, wie Gott denn herrscht: er schafft, erhilt, segnet. Sein

Herrschen ist dienend, gerecht, lebensfordernd.

TS: Die ,Herrschaft des Menschen zber die Schopfung ist also
in erster Linie Verantwortung fur die Schopfung. Diese hat viele
Facetten. Sie betrifft auch unseren Umgang mit Tieren. Wie be-
handeln wir Tiere! Wie gehen wir mit aussterbenden Arten um¢?
Leiden wir an der drastischen Reduzierung von Insekten? Ha-
ben Tiere eigene Rechte! Wenn ja, wer vertritt sie und wie? Wir
halten wir Tiere — Hunde, Katzen, andere Haustiere? Was ist mit
unserer Ernahrung?¢ Diirfen wir Tiere essen? Wenn ja, unter wel-
chen Bedingungen ziichten und halten wir sie? Ist Massentier-
haltung gerechtfertigt? Dazu gehort die Frage: Sind Tierversuche
zu verantworten? Sie spiiren, das sind alles ernste und auch um-
strittene Fragen. Nur, wenn wir eingestehen, dass wir alle Mit-
geschopfe sind, miissen wir nach Antworten suchen, die unserer
Mitgeschopflichkeit gerecht werden.

Was die Bibel sehr gut nennt, das weif sie untereinander ver-
bunden. Die moderne Biologie und Gentechnik bestatigen das auf
beeindruckende Weise: Unsere genetischen Ubereinstimmungen
mit Pflanzen und Tieren sind frappierend. Wenn wir diese Hal-
tung mehr und mehr einiiben, dann werden wir ein anderes Bild
von uns gewinnen. Dann werden wir unserer Umwelt nicht einfach
nur gegeniiberstehen. Dann wird unser Ich grofer, zum exten-
ded self, wie es eine amerikanische Tiefenokologin ausdriickt. Ich
bin nicht nur Ich, ich bin auch meine Familie, meine Gruppe, die
Menschheit, die ganze Schopfung. Ich bin ein lebendiger Teil im
Netz des Lebens und wir schiitzen so, bei allem Einsatz fur eine

intakte Umwelt immer (auch) uns selbst.

17



18

NK: Der Mensch wurde als Letzter geschaffen. Aber ist er deshalb
die ,Krone der Schopfung®, wie es in einem bekannten Gottes-
lob-Lied, das oft zum Glaubensbekenntnis gesungen wird, heifit¢
An dieser Stelle regt sich in mir immer Widerspruch: das ist eine
vollige Selbstiiberschatzung! Gar nichts sind wir ohne funktionie-
rende Okosysteme um uns herum. Und mit unserer grofien Intel-
ligenz haben wir schon viel zu oft Dinge erschaffen, die eben diese
Okosysteme zerstoren, statt die Schopfung — und damit auch uns
selber — zu erhalten.

Ich denke, wir tun gut daran, diese selbstaufgesetzte Krone
abzusetzen und den Blick von uns weg hin zu den anderen Ge-
schopfen zu wenden. Von Tieren konnen wir namlich Einiges ler-
nen: zum Beispiel Effizienz und Nachhaltigkeit, etwa von Bienen,
die mit minimalem Materialeinsatz, dem Wachs, auflerst stabile
Strukturen bauen. Oder Anpassungsfihigkeit, zum Beispiel von
Zugvogeln, die flexibel auf Umweltbedingungen reagieren. Auch
gelungene Kooperation konnen wir von Tieren lernen oder Acht-
samkeit.

Dazu ist es wichtig, Tiere tiberhaupt bewusst wahrzunehmen.
Wenn ich Zeit habe, vor allem im Urlaub oder in Exerzitien, bin
ich gerne in der Natur. Dann setze ich mich manchmal irgendwo
in den Wald oder ans Feld und beobachte in aller Ruhe, was um
mich herum geschieht. Oft nehme ich zunachst gar nicht so viel
wahr, aber dann sehe ich die Ameisen, Kafer, Vogel, Insekten —
und dann wird mir klar, dass ich hier der Fremdling bin, in der
Minderheit — umgeben von einem faszinierenden Okosystem, in
dem es ganz viel zu entdecken, zu bestaunen und auch zu ler-
nen gibt. Solche kleinen Achtsamkeitsiibungen in der Natur kann
ich empfehlen: sie helfen auch sehr, abzuschalten. Und sie kon-
nen dankbar machen fiir meine Mitwelt, meine Mitgeschopfe und
Gott, den Schopfer. Aus dieser Dankbarkeit heraus kann ich mich
dann wieder an die Arbeit machen, meiner von Gott gegebenen
Verantwortung nachkommen und diese Welt in Liebe und Fuirsor-

ge mitgestalten.



Weshalb sind wir in diese Stunde gekommen?

Nachfolge als Passion

Sr. Igna Kramp CF

Geistlicher Impuls fiir die Priester und Diakone des Erzbistums Koln,

Karmontag 2025

Sehr geehrte, liebe Briider und Schwestern,

im Johannesevangelium spricht Jesus immer wieder von ,sei-
ner Stunde®, die ,noch nicht gekommen®, oder weiter hinten im
Evangelium ,gekommen ist“. Bei der Hochzeit von Kana etwa
sagt er auf den Hinweis seiner Mutter, dass der Wein alle sei, ,Was
willst du von mir, Frau? Meine Stunde ist noch nicht gekommen!*
(Joh 2,4). Mit ,seiner Stunde“ meint Jesus die Stunde seines Lei-
dens, seines Todes und seiner Auferstehung. Auf diese ,Stunde®
lauft sein Leben zu, und ,in dieser Stunde“ erst wird in vollem
Mafle offenbar, wer er ist. In dieser Heiligen Woche gehen wir mit
Jesus in ,seine Stunde“. Wir feiern mit ihm das letzte Abendmahl,
waschen mit ihm die Fiie seiner Jinger, durchstehen mit ihm die
Todesangst im Garten Getsemani, begleiten ihn bei seiner Ver-
haftung und Verurteilung, halten aus unter dem Kreuz, erdulden
die Leere, da er im Grab liegt und erfahren mit ihm den Trost der
Auferstehung.

In dieser Woche lesen wir mehrere Texte aus dem Johannesevan-
gelium: Am Griindonnerstag die Fuffwaschung (Joh 13,1—15), am
Karfreitag die Johannespassion (18,1~19,42) und am Ostersonn-
tag die Entdeckung des leeren Grabes und die Begegnung Maria
Magdalenas mit dem Auferstandenen im Garten (Joh 20,1-18).
Die Feier des Paschamysteriums ist wie jedes Jahr sehr stark von
Texten des Vierten Evangeliums gepragt. Dies mochte ich zum
Anlass nehmen, in diesem Impuls genauer hinzulesen, was uns ge-

rade Johannes zu diesem Geheimnis zu sagen hat.

19



20

Beginnen mochte ich mit dem Eingangschor der Johannespassion
von Johann Sebastian Bach, dessen Worte zugleich ein Gebet sind:

Herr, unser Herrscher, dessen Rubm
in allen Landen berrlich ist.

Zeig uns durch deine Passion,

dass du, der wahre Gottessobn,

zu aller Zeit,

auch in der grofiten Niedrigkeit,

verberrlicht worden bist.”
wfetzt ist der Menschensobn verberrlicht (Fob 13,31)

Der Eingangschor trifft ins Zentrum eines johanneischen Para-
doxons: In Jesu Leiden verbindet sich die grofite Niedrigkeit mit
der Herrlichkeit Gottes. Manchmal heiflt es, der vierte Evangelist
ginge uiber das Menschliche an Jesus hinweg. Aber das stimmt so
nicht: gerade in seinem Evangelium erfahren wir, dass Jesus mude
ist (Joh 4,6), dass er Durst hat (19,28), dass Jesus weint (Joh 11,35),
dass Jesus liebt (Joh 11,5). Johannes geht nicht tiber Jesu Mensch-
lichkeit hinweg, sondern er spannt den Bogen von menschlicher
und gottlicher Natur Jesu maximal aus. Gerade in der grofiten
Niedrigkeit Jesu wird Gott verherrlicht. Das wird schon zu Be-
ginn des Paschamysteriums deutlich: Jesus wascht seinen Jin-
gern die Fufle. Sicher werden Einige von Ihnen diese Woche in
der Liturgie Mitgliedern des Gottesvolkes die Fiifle waschen. Das
gehort zur Vergegenwartigung des Mysteriums. Und doch: Wird
darin iiberhaupt deutlich, wie sehr sich Jesus darin erniedrigt hat?
In unserer Gesellschaft gibt es diesen Dienst, der in der Antike
von den niedrigsten Sklaven verrichtet wurde, so nicht. Welcher

Dienst ware in unserer Gesellschaft der niedrigste aller Dienste,

1 https://www.vmii.org/bwv-245-johannes-passion/1-herr-unser-herrscher-appendix-1.



der dem Sklavendienst der FufRwaschung gleichkime? Wundver-
sorgung in der Obdachlosenambulanz¢ Reinigungsdienste in der
Unterkunft fur Gefliichtete? Jesus macht sich die Hinde schmut-
zig. Seine Geste ist aber auch Ausdruck des Willkommens und der
personlichen Zuwendung. Jesus zeigt uns, was es heifit, zu ,die-
nen“ (diakonein), das wortlich bedeutet, dia kdnis ,,(sich) durch den
Staub (arbeiten)“.

Nachdem Jesus seinen Jingern die Fiifle gewaschen hat, kiindigt
er an, dass Judas ihn verraten wird, und dieser geht hinaus in die
Nacht (Joh 13,30). Damit beginnt die Passion, auch wenn noch
einige Zeit verstreicht, bis Jesus auch tatsichlich verhaftet wird.
Umso mehr uberraschen seine Worte in diesem Moment: ,Jetzt
ist der Menschensohn verherrlicht und Gott ist in ihm verherr-
licht“ (Joh 13,31). Jesus deutet ,seine Stunde“, und damit ist das
ganze Paschamysterium gemeint, als ,Verherrlichung Gottes“. Die
Dramatik dieser Paradoxie wird besonders deutlich in der so ge-
nannten ,Getsemani-Szene®, die im Johannesevangelium schon
direkt nach dem Einzug in Jerusalem in Kapitel 12 erzihlt wird

und mit dem Ort Getsemani gar nichts zu tun hat. Dort heiflt es
(12,27—32):

" Jetzt ist meine Seele erschuttert. Was soll ich sagen: Vater, rette mich aus
dieser Stunde? Aber deshalb bin ich in diese Stunde gekommen. ** Vater,
werberrliche deinen Namen! Da kam eine Stimme vom Himmel: Ich habe
ibn schon verberrlicht und werde ibn wieder verberrlichen. ” Die Menge,
die dabeistand und das borte, sagte: Es hat gedonnert. Andere sagten: Ein
Engel hat zu ihm geredet.” fesus antwortete und sagte: Nicht mir galt diese
Stimme, sondern euch. *Jetzt wird Gericht gebalten uber diese Welt; jetzt
wird der Herrscher dieser Welt hinausgeworfen werden. > Und ich, wenn ich
uber die Erde erhobt bin, werde alle zu mir zieben.

Jesus deutet hier seine Passion als Verherrlichung, ja mehr noch,

er ist offensichtlich uiberzeugt, dass er um dieser Verherrlichung



22

willen ,in diese Stunde gekommen ist“ und geht freiwillig in die
Passion. Ich weifl nicht, wie es Thnen geht, aber menschlich gese-
hen ist das schon eine grofle Herausforderung: Erniedrigung in
Leiden und Tod hinein — auch hier wieder dia #énis — zu Verherrli-
chung Gottes? Vielleicht erschlieflen Jesu weitere Worte uns einen
Sinn: Das Bose besiegen, alle Menschen an sich zu ziechen. Das
Ende der ,Verherrlichung® ist nicht Jesu Tod, sondern seine Auf-
erstehung und Heimkehr zum Vater. Es gilt, das Ganze zu sehen.
Und dennoch: zu dem Ganzen gehort zuniachst der Weg ins Lei-
den. Diese Spannung lasst sich nicht auflosen. Jesus formuliert sie
kurz vor der zitierten Szene in einem Bildwort: ,Amen, ich sage
euch: Wenn das Weizenkorn nicht in die Erde fillt, bleibt es allein;

wenn es aber stirbt, bringt es reiche Frucht (Joh 12,24).

Bei aller Spannung und Herausforderung liegt in Jesu Worten sehr
viel Vertrauen. Seine Beziehung zu Gott, zu seinem Vater, ist of-
fenbar so tief, dass er in das schreckliche Geschehen der Passion
hineingehen und darin einen Sinn sehen kann. Seine Beziehung
zum Vater ist so innig, dass er auf ein gutes Ende des schrecklichen
Geschehens nicht nur hofft, sondern fest vertraut. Vielleicht ist
dieses Vertrauen gepragt davon, dass er in seinem Leben immer
wieder erfahren hat, dass Gott da ist und ihn fuhrt und hilt. Ich
weifl nicht, wie es Thnen geht: Ich bin nicht sicher, ob ich so viel
Vertrauen in einer solch bedrohlichen Situation aufbringen konn-
te. Aber ich wiinsche es mir. Ich wiinsche mir, dass ich dann sagen
kann: Du, Herr, wirst schon wissen, warum ich in diese Stunde
gekommen bin. Oder dass ich wenigstens mit dieser Frage vor
Gott und mit Gott da sein kann: Warum bin ich in diese Stunde,
in diese Situation, gekommen?¢ Das ,,Deshalb...!“ mag mir auf den
Lippen ersterben. Aber ich mochte vertrauen, dass es dieses ,,Des-
halb“ bei Gott fiir mich, fur uns, gibt.

Wenn ich uber unsere Situation als Kirche heute nachdenke, dann

scheint es mir wichtig, mit dieser Frage an Gott unterwegs zu sein:



»Warum sind wir in diese Stunde, in diese Situation gekommen?¢*
Oder vielleicht besser: ,Wozu?“ (Das biblische ,warum?¢“ ist sehr
oft ein ,wozu“, so etwa auch im Wort Jesu am Kreuz: ,Wozu hast
du mich verlassen?“). ,Warum* fragt nach der Ursache, ,Wozu“
fragt nach der Aufgabe, der Berufung, nach dem, was aus einer Si-
tuation wachsen kann. Wozu ruft Gott uns als Kirche (von Koln) in
unserer ganz konkreten Situation heute¢ Ich mochte Thnen, moch-
te uns, heute diese Frage mitgeben: Wozu sind wir in diese Stunde,
in die aktuelle Situation unserer Kirche gekommen¢ Nicht, um sie
schnell zu beantworten — das wird nicht moglich sein. Nein, eher
im Sinne von Rainer Maria Rilkes Gedicht ,Uber die Geduld“:
»Man muss Geduld haben / Mit dem Ungelosten im Herzen, /
und versuchen, die Fragen selber lieb zu haben (...) Wenn man die
Fragen lebt, / lebt man vielleicht allmahlich, / ohne es zu mer-
ken, / eines fremden Tages /in die Antworten hinein.“ Ich mochte
Sie einladen, die Frage, ,Wozu sind wir in diese Situation gekom-

men¢* lieben zu lernen und geduldig auf Antworten hinzuleben.

Ich bin dankbar, dass ich seit der Fastenzeit 2024 als geistliche
Begleitung miterleben und bezeugen darf, dass und wie in Threm
Erzbistum in der Erzbischoflichen Beratungskonferenz und an-
deren Leitungsgremien diese Frage nach dem ,Wozu?“ im Fokus
steht. Dabei ist wie tiberall klar: Es gibt darauf nicht einfach eine
Antwort. Und ganz sicher kann es keine Antwort sein, dass alles so
weitergeht wie bisher, oder ,wie frither. Es braucht eine neue Ori-
entierung, und auch wenn die Antwort mehr gesucht als gefunden
werden kann, so zeichnet sich doch eine Richtung ab, in der man
sich gemeinsam weiter vortasten kann. In dieser Atmosphare des
betenden Suchens ist die pastorale Vision ,Ihr werdet meine Zeu-
gen sein“ entstanden. Welcher Ruf an uns steckt moglicherweise
in der aktuellen Situation der Kirche in der Welt heute? Skizziert
wird in der Vision eine Riickkehr zum Wesentlichen: Leben tei-
len — Glauben bezeugen — Evangelium weitergeben und so Men-

schen mit Christus in Bertthrung bringen. Von zentraler Bedeu-

23



24

tung sind Orte und Beziehungen, in denen der Glaube — und pistis
hat ja auch die Bedeutung von Vertrauen! — erfahren werden kann:
Orte der Vertrautheit mit Gott im Wortsinn und zugleich Orte der
Freundschaft. Was hier vorgeschlagen wird, ist grundlegend und
einfach, hiangt nicht primar an Gebauden, Finanzen, Strukturen,
kann eher von Angesicht zu Angesicht gelebt werden, nicht nur
im Urchristentum, auch heute. Nicht zufallig endet die Vision mit
einer Frage: ,Was brauchen wir heute und morgen wirklich, um als
Kirche einladend, dienend und missionarisch zu sein?“ Mit dieser
Vision ist eine zaghafte Orientierung geschehen — gehen und da-

bei die Vision teilen, konnen nur alle gemeinsam!
Jesus und die Jiinger im Garten

Kommen wir zuriick zum Johannesevangelium. Die Passion be-

ginnt bei Johannes mit folgenden Worten (Joh 18,1—2):

"Nach diesen Worten ging Jesus mit seinen fungern hinaus, auf die andere
Seite des Baches Kidron. Dort war ein Garten; in den ging er mit seinen
Fingern hinein.” Auch fudas, der ibn auslieferte, kannte den Ort, weil Fesus

dort oft mit seinen fiingern zusammengekommen war.

Jesus geht mit seinen Jingern in den Garten Getsemani — so
konnte man meinen. Bei genauerer Betrachtung ist das aber bei
Johannes ganz anders. Den ,Garten Getsemani® gibt es erst in ei-
ner Zusammenschau der Evangelien. Matthius und Markus spre-
chen von ,einem Landgut mit Namen Getsemani® (Mt 26,36; Mk
14,32), Lukas spricht vom ,Berg der Olivenbaume* (Lk 21,37) und
nur Johannes spricht vom Garten — ohne ,,Getsemani“ (Joh 18,1).
Damit mochte ich nicht sagen, dass es sich nicht um denselben
Ort gehandelt hat — das ist schon wahrscheinlich. Sondern dass
Johannes seine eigene Weise hat, die Szene zu erzahlen, und dass
dies erheblich von unserer gepragten Vorstellung vom ,Garten

Getsemani“ abweicht.



Wenn es im vierten Evangelium tiberhaupt so etwas wie eine To-
desangstszene gibt, so erzahlt Johannes sie bereits in Kapitel 12:
»Jetzt ist meine Seele erschiittert. Was soll ich sagen: Vater, ret-
te mich aus dieser Stunde? Aber deshalb bin ich in diese Stunde
gekommen. Vater, verherrliche deinen Namen!“ (Joh 12,27f) Da-
mit ist das Geschehen, das zwei der synoptischen Evangelien mit
Getsemani verbinden, bei Johannes hier in Kapitel 18 schon langst
vorbei. Damit stellt sich die Frage: Wenn Jesus hier nicht in den
Garten geht, um mit dem Vater darum zu ringen, welchen Weg er
gehen soll, wozu denn dann? Die Szene bleibt seltsam inhaltsleer
und ohne richtige Handlung. Jesus geht mit den Jungern in18,1in
den Garten hinein und verlasst ihn in 18,4 bereits wieder. Was im
Garten passierte, konnen wir nur erahnen. Jedenfalls kein Gebet in
Todesangst. Das wiirde nicht in die dramatische Konzeption des
Evangeliums passen. Aufschlussreich ist die Information, dass Je-
sus sich dort haufig mit seinen Jingern versammelte. Der Garten
war also ein Ort, wo Jesus und die Junger sich trafen. Dabei ist
die Bezeichnung dieses Ortes als Garten (%épos) hochst bedeut-
sam. Es ist im Griechischen moglich, einen Olivenhain als Garten
zu bezeichnen, aber es fallt doch auf, dass das nur Johannes tut.
Es liegt nahe, dass er damit auf den Urgarten, den Garten Eden
anspielt. Wie der Mensch im Garten Eden in paradiesischer Un-
befangenheit mit Gott umgehen konnte, so auch die Jinger mit
Jesus im Garten. Mit Jesus im Garten zu sein, wird bei Johannes
zu einer Chiffre fiir die Jiingerschaft. Deshalb wird Petrus bei sei-
ner Verleugnung nicht gcfragt, ob er zu Jesus gehort, weil ihn seine
Sprache als Galilaer ausweist (vgl. Mt 26,73; Mk 14,70; Lk 22,59),
sondern: ,Habe ich dich nicht im Garten bei ihm gesehen?“ (Joh
18,26). Neben dem Garten Eden konnte hier auch auf antike Phi-
losophenschulen angespielt sein. Denn die Philosophen Grie-
chenlands lehrten in den drei groflen Parks auferhalb von Athen:
Platon in der Akademie, Aristoteles im Lykeion, die Kyniker im
Kynosarges. Der antike Geschichtsschreiber Strabon rechnet die
Garten der Philosophen zu den Hauptzierden Athens.

25



26

Der Garten, in den Jesus bei Johannes zu Beginn der Passion geht,
ist also kein Garten der Todesangst, sondern eher eine Jiingerschu-
le mit Anklang an das Paradies. Was hier beschrieben wird, kann
daher Vorbild fir die ,Orte der Vertrautheit mit Gott — Orte der
Freundschaft sein, von denen die pastorale Vision spricht. Das
klingt auch schon vorher in der Perikope von der Fuflwaschung an,
denn die Jiinger sind bei Johannes nicht zum Paschamahl versam-
melt — in der johanneischen Chronologie ist erst der Karfreitag
der Riisttag zum Paschafest! — sondern zu einem deipnon, einem
Freundschaftsmahl. Wie bei einem solchen Freundschaftsmahl
folgen danach philosophische Dialoge, die Abschiedsreden, in
denen Jesus seine Jinger als Freunde bezeichnet (Joh 15,15). Er be-
reitet die Junger in diesen Dialogen auf sein Sterben vor — man
mag hier an den Abschied des Sokrates von seinen Schiilern im
platonischen Dialog Phaidon denken.

Die paradiesische Gemeinschaft im Garten in Joh 18,1—2 ist nur
von kurzer Dauer, denn Judas hat den Ort verraten und so versam-
melt sich eine gewaltige Truppe von Juden und Heiden vor dem
Garten, um Jesus zu verhaften (18,3). Jesus geht mitten in diese
Bedrohung hinein, tritt dem Verhaftungstrupp vor dem Garten
entgegen (18,4). Die Szene ist als Theophanie gestaltet, denn ob-
wohl eine ganze Kohorte vor dem Garten aufmarschiert ist, fallen
alle nieder, als Jesus das ,,Ich bin es“ und damit den Gottesnamen
ausspricht (18,6). Zugleich bittet Jesus um die Freilassung seiner

Freunde: ,Wenn ihr also mich sucht, dann lasst diese gehen! (18,8)

Es ist auffallig, wie bereitwillig Jesus den ,,Ort der Freundschaft*,
das gleichsam vorlaufig wiederhergestellte Paradies aufgibt und
sich seinen Verfolgern stellt. Bevor er ins Leiden geht, ist eben der
Kosmos als Ganzer noch nicht heil, und ein exklusives Paradies ist
ein Widerspruch in sich, da Gott doch der Schopfer aller Men-
schen und Jesus der Erloser aller Menschen ist. Bemerkenswert

ist dabei, dass die frithjudische Hoffnung auf das Paradies darin



bestand, dass es wieder geoffnet wird und die Gerechten hinein-
kommen. Jesus wartet aber nicht im Paradies, wer hineinkommt,
sondern er geht hinaus, dem gottfeindlichen Kosmos entgegen,
um alle Menschen in dieser Lebenssphare hineinzuholen, wie es
wortlich heiflt, ,alle an sich zu ziehen® (Joh 12,32). Er weist auch
Petrus zurecht, als der sein kleines Paradies, seine Freundesge-
meinschaft, verteidigen will (18,10). Hier wird im Text doch noch
an die Todesangstszene in Kapitel 12 angespielt, aber die Frage ist
langst entschieden: ,Der Kelch, den mir der Vater gegeben hat,
soll ich ihn nicht trinken?“ (18,11)

Fur ,,Orte der Freundschaft“ konnen wir festhalten, dass damit
keine exklusiven Zirkel gemeint sein konnen, in denen der ,hei-
lige Rest“ (wenn er denn heilig ist), unter sich bleibt. Nein, die
Orte der Freundschaft, der Vertrautheit mit Gott, mussen offe-
ne, inklusive Orte sein, und die missionarischen Jungerinnen und
Junger sollten mit Jesus mutig hinausgehen, um ihnen diese Orte

zu erschlieffen.
Der Weg zum Golgota

Jesus geht nicht nur aus dem Garten hinaus, sondern sein Weg
fihrt ihn in die Machtzentralen seines Heimatlandes hinein: vor
den Hohen Rat und vor Pilatus. Schlieflich fihrt sein Weg ihn
ganz hinaus — aus Jerusalem und auf den Golgota. Im Gegen-
satz zu einem Garten, zu dem es gewohnlich gehort, dass er nach
auflen abgegrenzt ist, steht das Kreuz auf dem Golgotafelsen an
einem weithin sichtbaren, nach aufen unbegrenztem Raum. Es ist
ein Ort inmitten des gottfeindlichen Kosmos, und Jesus ist von

der Erde erhoht, um alle an sich zu ziehen (Joh 12,32).

Es ist bemerkenswert fuir unsere Vision, dass diese ,Anziehung
aller ein umfassendes Loslassen Jesu voraussetzt: Seine Freun-

de haben ihn verlassen, die Kleider wurden ihm weggenommen.

27



28

Die beiden, die noch da sind, seine Mutter und der Jiinger, den er
liebte, gibt er einander zur gegenseitigen Sorge — und damit auch
selbst ab. Am Kreuz ist er vollkommen nackt. Diese Vorstellung
mag uns fremd erscheinen, ist er doch auf Bildern in der Regel
dezent mit einem Tuch bekleidet. Frithere Generationen waren da
weniger diskret: der Kirchenvater Hieronymus prigte das Wort:
Nudus nudum Christum sequi — Nackt dem nackten Christus folgen.
Praktisch die ganze Armutsbewegung des lateinischen Mittelalters
hat sich auf dieses Wort berufen. Am Ende hat Christus alles los-

gelassen, zuletzt sein Leben.

Armutund Loslassen haben nur dann einen spirituellen Wert, wenn
dies freiwillig gesucht wird. Deshalb bin ich vorsichtig, hier einen
allzu engen Zusammenhang zur pastoralen Vision herzustellen.
Ich formuliere meinen Gedanken als Frage: Wire es nicht passend,
die abschliefende Frage aus der Vision mit Blick auf den gekreu-
zigten Christus zu stellen: ,Was brauchen wir heute und morgen
wirklich, um als Kirche einladend, dienend und missionarisch zu
sein — und was nicht (mehr)¢“ Wenn das Weizenkorn nicht in die
Erde fallt und stirbt, bleibt es allein. Wenn es aber stirbt, bringt es
reiche Frucht (Joh 12,24). Vielleicht brauchen wir leere(re) Hande,
um die Frucht unseres Wirkens von Gott her zu empfangen.

Die neue Schdpfung: Zuriick im Garten

Jesu Sterben im Johannesevangelium ist jedenfalls kein Unter-
gang, sondern der Evangelist erzahlt mit diesem Tod zugleich den
Beginn einer neuen Schopfung. Wie in der Schopfungserzihlung
der Genesis findet sich am Beginn und am Ende des Johannes-
evangeliums eine Zahlung von Tagen (Joh 1,29.35.43; 2,15 12,1.12;
13,1.18,28; 19,31). Die Zahlung auf Jesu Passion hin beginnt ,Sechs
Tage von dem Paschafest mit der Salbung in Betanien (12,1). Und
dann wird immer wieder eingeflochten, wie lange es noch bis zum

Pascha ist — bis zum Riisttag, an dem Jesus zum Tod verurteilt



wird und am Kreuz stirbt. Das ist der sechste Tag. An diesem Tag
vollendet sich die Schopfung. Liest man Jesu Sterben auf Grie-
chisch, wird das ganz deutlich: Dreimal ist hier von ,vollenden®
(teléd) die Rede (19,28—30):

**Danach, als Jesus sab, dass nun alles vollendet war (tetélestai), sagte er,
damit sich die Schrift vollende (theleiothé): Mich durstet. *Sie steckten
einen Schewamm wvoll Essig auf einen Ysopzaweig und hielten ibn an seinen
Mund.  Als Fesus von dem Essig genommen hatte, sprach er: Es ist vollen-
det (tetélestai).

Wie sich am sechsten Tag die erste Schopfung vollendet, vollendet
sich hier mit Jesu Tod die neue Schopfung. Wie Gott am siebten
Tag von allen seinen Werken ausruht, so ruht auch Jesus am siebten
Tag im Grab. Auch deshalb heift es, ,dieser Sabbat war ein grofer
Feiertag“ (19,31). Auch wenn diese Formulierung im Frihjudentum
aufgegriffen wurde, wenn das Paschafest auf einen Sabbat fillt, so
ist es doch eine christliche Pragung, die im Martyrium des Poly-
karp zum ersten Mal vorkommt. Der Schopfer der Welt — die Welt
ist durch ihn geschaffen! (Joh 1,3) — ruht im Grab aus von seinen
Werken (vgl. z.B. Joh 10,31f). Die Auferstehung ist dann am ersten
Tag der Woche, dem achten Tag und ersten Tag der neuen Schop-
fung.

Nach Jesu Tod am Kreuz wird dem Leser gesagt, dass ,dort ein
Garten war®. Das ist insofern spannend, als zuvor beim Weg zum
Golgota und der Kreuzigung davon tiberhaupt nicht die Rede
war. Erst nach Jesu Sterben und nachdem Blut und Wasser aus sei-
ner Seite geflossen sind, heifdt es: ,Es war an dem Ort, an dem er
gekreuzigt worden war, ein Garten“ (19,41). Von der Abfolge der
Erzahlung wirkt das so, als ware der Garten erst durch Jesu Tod
gewachsen. So wie die Synoptiker erzahlen, dass sich die Felsen
spalteten und die Toten auferstanden, so heifit es hier bei Johan-

nes: ,An dem Ort, wo man ihn gekreuzigt hatte, war ein Garten“

29



30

(19,41). In diesem Garten wird Jesus auch bestattet und begegnet
am Ostermorgen Maria Magdalena, die ihn fiir den Gartner halt.

Nach Jesu Tod ist also der Garten, der auch hier auf das Paradies
anspielt, wieder erschlossen. Natiirlich sind die beiden Garten,
die die Passion rahmen, in der historischen Topografie Jerusalems
zwei verschiedene Orte. Im Johannesevangelium verschwimmen
diese aber absichtlich miteinander, insofern sie keine Ortsnamen
erhalten, sondern wortgleich jeweils nur gesagt wird, ,da war ein
Garten“. Wie ist dieser Ort beschaffen? Es fallt auf, dass er keine
Grenzen mehr hat. Dieser Eindruck entsteht, weil die Jingerin-
nen und Junger Jesu hinein- und hinauslaufen — ganz anderes als
bei dem ,belagerten Garten vor der Passion. Der gottfeindliche
Kosmos steht nicht mehr vor dem Garten, sondern ist selbst zum
Garten geworden. Eden ist wieder entriegelt!

Zu der Vision von ,Orten der Freundschaft® gesellt sich hier als
eschatologische Vision die Freundschaft der gesamten Mensch-
heitsfamilie. Die Kirche ist ja nach Lumen Gentium 1 ,Zeichen
und Werkzeug fiir die innigste Vereinigung mit Gott wie fur die
Einheit der ganzen Menschheit“. Es ist wichtig festzuhalten, dass
die Freundschaft aller Menschen eine eschatologische Vision ist.
Nicht wir konnen sie umsetzen. Und doch mag sie uns vor Augen
stehen, wenn wir kleine Ort der Freundschaft und der Vertrautheit
mit Gott kultivieren. Wenn wir unsere begrenzten Krafte einset-
zen, sollten wir mit dem Kleinen beginnen, aber von Gott und
seinem Wirken diirfen wir grofl denken!

Der Gartner

Maria Magdalena halt Jesus am Ostermorgen fiir den Gartner. Wie
ist das zu verstehen? Gregor der Grofe formuliert. ,Da sie sich
irrte, irrte sie sich nicht!“ Sie irrt sich, weil Jesus nicht der Gartner

des Grabgartens ist, aber sie irrt sich nicht, weil er der Schépfer



des ganzen Kosmos ist, der nun zum wieder offenen Garten Eden
geworden ist. Diese ,Verwechslung® ist ein typisch johanneisches
Missverstandnis. Im Alltaglichen verbirgt sich in diesem Evange-
lium oft Grofles: Im Wasser das Wasser des Lebens, im Brot das
Brot des Lebens und Jesu Leib, im Gartner schliefSlich der Schop-
fer der Welt. Das mag uns einladen, auf unserer Suche nach dem
Weg der Kirche von Koln genau hinzusehen. Gerade diese Heilige
Woche zeigt uns, dass sich Gott in den Erdenstaub hinabbeugt,
bis er keine Gestalt und keine Schonheit mehr hat. Vielleicht will
und wird er ganz anders wirken, als wir denken, sich im Unschein-
baren verbergen? Im Hebraerbrief wird uns nahegelegt: ,Vergesst
die Gastfreundschaft nicht; denn durch sie haben einige, ohne es
zu ahnen, Engel beherbergt” (Hebr 13,2).

Wie immer die Zukunft der Kirche von Koln aussehen wird, sie
steht unter dem Geheimnis, das wir in dieser Woche feiern. Es
wird die neue Schopfung nicht ohne den Karfreitag geben, seinen
nicht und unseren auch nicht, in dem wir mit ihm verbunden sind.
Aber wir durfen uns diesem Geheimnis anvertrauen, mit Geduld

und mit Liebe zu allem Ungelosten und allen offenen Fragen.

31



32

Die Ernte ist groB, aber es gibt nur wenige Arbeiter
Sr. Magdalena Winghofer, Ansprache zum Sonntagsevangelium
(14. Sonntag, Lesejabr C)

Priestermangel, fehlende Mitarbeitende, fehlende Ehrenamtliche:
Wortiber heute gerne geklagt wird, ist ganz offensichtlich nichts
Neues. ,Die Ernte ist groff, aber es gibt nur wenig Arbeiter.

Schon vor 2.000 Jahren.

Aber vielleicht kein Wunder: Wer hat schon Lust auf diese Arbeits-
bedingungen?¢ Kein Geldbeutel, keine Vorratstasche, keine Schu-
he. Ubertragen auf heute vielleicht: kein Koffer oder Rucksack,
keine Versicherung, keine Kreditkarte, kein Handy.

Versuchen Sie einmal, sich fur einen Moment vorzustellen, Sie
sind so unterwegs. Sie haben keine Sicherheit mehr. Nichts mehr,
worauf Sie zurtickgreifen konnten. Nichts mehr, womit Sie sich
retten oder schiitzen konnten. Vielleicht spiiren Sie, wie verletz-
lich das macht. Wer sollte sich das freiwillig antun?

Die Zahl 72 gibt darauf eine Antwort. 72 ist in der Bibel sym-
bolisch die Zahl der Volker der Erde, ist die universale Zahl. Ein
Kapitel weiter vorne hatte Lukas von der Aussendung der Zwolf
erzahlt. Wenn er nun von der Aussendung der 72 erzahlt, geht es

nicht mehr um eine Sondergruppe, sondern um uns alle.

Wir alle sind aufgerufen, das Reich Gottes zu verkiinden, Frie-
den und Heil zu bringen. Ungesichert und verletzlich. Und das ist
vielleicht heute schlicht eine Situationsbeschreibung.

Die Kirche verliert mehr und mehr die letzten Privilegien, ihr An-

sehen und ihre Einﬂussméglichkeiten. Und jeder einzelne Christ



muss, wenn er sich als solcher outet, damit rechnen, beliachelt zu

werden oder Ablehnung zu erfahren.

Wenn ich das Evangelium ernst nehme, ist das kein Grund fiir Kla-
gen oder Bitterkeit. Vielmehr ist es genau dieses Unterwegs-Sein
ohne Gepick, Kreditkarte und Handy, diese Ungesichertheit und
Verletzlichkeit. Und wir sind herausgefordert, sie von Herzen an-

zunehmen.

Ist das nicht verriickt? Welchen Sinn sollte das haben? Vielleicht
ist die Antwort ganz einfach: Weil es Gott genauso gemacht hat.
Er ist in Jesus Mensch geworden. Hat auf alle Moglichkeiten ver-
zichtet, seine Macht zurtickgelassen. Hat sich verletzlich gemacht
und verletzen lassen. Das werden wir am Altar gleich feiern und

erleben: Jesus Christus, gebrochen und in unsere Hand gegeben.

Das Evangelium fordert uns also schlicht dazu auf, Jesus nachzu-
folgen. Zu tun, was er tat: das Reich Gottes verkiinden und Heil
bringen. In derselben Haltung wie er: ungesichert und verletzlich.
Und: in derselben Freiheit und Geborgenheit wie er! Wer alles aus
der Hand gegeben hat, alles Gepack und alle Sicherheiten, hat die
Hinde frei, kann in einzigartiger Weise frei sein.

Auch davon erzihlt das heutige Evangelium: ,Esst und trinkt, was
man euch anbietet* — ihr seid nicht mehr gebunden an Reinheits-
vorschriften; Gesetze und Regeln sind nicht eure letzte Instanz.
»Schiittelt den Staub von euren Fiifen — und geht weiter.* Ja, ihr
konnt euch am Gelingen freuen, aber auch Ablehnung kann euch
nichts anhaben. Thr seid frei von allem Druck zu Leistung und Er-
folg. Ja, Jesus sagt sogar: ,Nichts wird euch letztlich schaden kon-
nen® — denn ,,eure Namen sind im Himmel verzeichnet.

Der Auftrag des Evangeliums, der so hart klingt, ist also kein
Himmelfahrtskommando.

33



34

Es gibt eine letzte Sicherheit: ,Eure Namen sind im Himmel ver-
zeichnet.“ Wo wir uns — wie Jesus - sicher sind, dass Gott uns
tragt und halt, konnen wir auf andere Versicherungen und Privile-

gien verzichten. Und frei sein.

Und dann vielleicht sogar, wie die Junger, iiberrascht feststellen:
Es fehlt uns an nichts!

Das Evangelium uberliefert schlieflich nicht, dass die Junger ab-
gemagert und geschunden zuriickgekommen seien — sondern voll
Freude!

Sollen wir uns das nun also antun¢ Ganz personlich, gemeinschaft-
lich als Kirche? Sollen wir Privilegien, Sicherheiten, Ansehen, Ein-
flussmoglichkeiten loslassen? Sind die Freiheit und die Sicherheit

in Gott attraktiv genug¢ Das miissen Sie nun selbst entscheiden!



Ubrigens...

Sr. Magdalena Winghofer CF

Veroffentlicht am 03.07.2025 auf den Homepages
des Pastoralbereichs Hannover Sud

... ist es manchmal besser, mutig nach vorne zu gehen als aus Vor-
sicht umzudrehen!

Am Pfingstsonntag war ich am Steinhuder Meer wandern. Es wa-
ren Schauer angesagt und ich sah die riesige, schwarze Wolken-
wand aufziehen — aber auch, dass der Wind sie an mir vorbeitrieb.
So wagte ich es, weiter Richtung meines angezielten Aussicht-
sturms zu wandern. Kurz vor dem Aussichtsturm zeigte sich aber,
dass die Wolkenwand mich wohl doch nicht ungeschoren lassen
wurde. Vorsichtshalber entschied ich mich fur Umdrehen, in der
Hoffnung, dass ich so vor der Wolke hergehen konnte. Keine Vier-
telstunde spater war ich im Platzregen unterwegs... Ware ich noch
die letzten paar hundert Meter zum Turm gegangen, hatte ich
mich dort unterstellen und nach der Regenfront trocken weiter-

gehen konnen...

Die Aussendungsrede Jesu an die Junger, die wir an diesem Sonn-
tag horen, macht deutlich: Nachfolge kann ungemiitlich werden.
Und in unserer Zeit ist es ja auch eher ungemiitlich in der Kirche
und als Christ*innen. Aber es gilt, auch angesichts von Schwierig-
keiten und Ablehnung mutig nach vorne zu gehen — auf Jesus zu,
der uns zwar nicht verschont, aber beschutzt.

35



Die Bindung Isaaks. Begegnungen mit einem schwierigen Text
Von Sr. Igna Kramp Cf

Vortrag in Konventexerzitien fur die Monche der Abtei Niederaltaich,
Fastenzeit 2025

Im Buch Genesis, Kapitel 22 wird erzahlt, wie Abraham seinen
Sohn Isaak als Brandopfer darbringen soll. In gewisser Weise ist
das ein schrecklicher Text. Zugleich ist es aber auch ein zentraler
Text, der bis heute zu den Lesungen der Osternacht gehort. Meis-
tens wird er ausgelassen. Aber das ist keine Losung. Ich moch-
te mit Thnen in meinem Vortrag versuchen, die Bedeutung dieses

Textes im Strom der judisch-christlichen Tradition zu verstehen.

Ein Problem, wenn wir von Opfer reden, ist die Begrenztheit un-
serer deutschen Sprache. Denn wir kennen im Deutschen nur das
eine Wort ,,Opfer* und unterscheiden dabei nicht das Opfer, das
unfreiwillig und gewaltsam zu Tode kommt vom Opfer, das frei-
willig gegeben wird. Das ist aber doch ein zentraler Unterschied.
In anderen Sprachen ist das klarer, weil es zwei Worte dafiir gibt.
Etwa lat. victima und engl. victim fiir das Opfer von Gewalt ei-
nerseits und lat. sacrificium und engl. sacrifice fur das freiwillig
gegebene Opfer. Religioses Opfer kann nur freiwillig gegeben
werden, kann nur sacrificium sein. Unser deutsches Wort Opfer
hatte urspriinglich auch einmal diese Bedeutung einer freiwilligen
Gabe an Gott. Erst spater und im tibertragenen Sinne nannte man
die Leidtragenden von Gewalt Opfer. Diese sikulare Bedeutung
hat dann das urspriingliche religiose Verstandnis tiberlagert, so
dass es heute hochst missverstandlich ist, im religiosen Kontext
von Opfer zu sprechen. Es wird wohl hauptsachlich in einer kirch-
lichen Binnensprache verstanden, und auch da nicht immer rich-
tig. Ein Missverstehen hat allerdings gravierende Konsequenzen
fir das Gottesbild. Glauben wir an einen Gott, der Opfer fordert,



gar blutige? Oder glauben wir an einen Gott, der unsere Hinga-
be sucht, unser Herz gewinnen will? Christliches Opfer kann nur
sacrificium sein, also die Heiligung von etwas, indem man es dem
sakularen Gebrauch entzieht und es Gott zu Verfiigung stellt.
Sacrificare bedeutet ,heilig machen®. Oder vielleicht auch ,heilig
sein lassen®, was von Gott her geheiligt ist? In gewisser Weise ist
das ja nichts als ein Zurtickschenken, weil klar ist, dass alles von
Gott geschaffen und geschenkt ist. Gott gehort die ganze Erde
und was sie erftillt. Im Kern geht es um Dankbarkeit, und dartiber

hinaus um Hingabe.

Wenn es bei den Opfern vor allem um Gottesbegegnung geht, und
wenn Opfer freiwillig sein miissen, wie konnen wir dann Gen 22,
die — im letzten Moment abgebrochene — Opferung Isaaks durch
Abraham verstehen? Es mag ein Ausdruck hochster Hingabe von
Seiten Abrahams sein, das Kostbarste iiberhaupt zu geben, seinen
geliebten Sohn, den Erben der Verheiffung — aber ist das nicht
uberaus grausam gegeniiber seinem Sohn¢ Und ist nicht dieser
dann eben aus seiner Perspektive kein sacrificium, kein freiwilli-
ges Opfer, sondern wvictima, Gewaltopfer seines Vaters? Und was
heiflt es dann fur unser Gottesbild, wenn in unserer Tradition die-
ses ,Beinahe-Opfer* Isaaks als Vorbild fiir das tatsichliche Opfer
Christi verstanden wird¢ Musste, wie das Anselm von Canterbury
verstanden hat, Gott der Vater seinen Sohn als Stihne fir die gren-
zenlose Beleidigung unserer Stinden opfern? Hier kommen wir in
gefahrliche theologische Fahrwasser, die zu Recht kritisiert wer-

den. Wie konnen wir Gen 22 angemessen verstehen?

Ich mochte mich heute hier mit Thnen diesem Text stellen. Dabei
setze ich zwei Schwerpunkte: Erstens: Die genaue Lektiire einiger
Stellen im Text, die im Hebraischen Nuancen haben, die sich kaum
ubersetzen lassen, und die deutlich mehr Interpretationsspielrau-
me lassen als die Wirkungsgeschichte des Textes vermuten lasst.

Zweitens: Einen Blick in die fruhjiidische Deutung des Textes, auf

37



der die christliche Deutung als Vorbild fiir den Tod Christi be-
ruht. Es bleibt ein herausfordernder Text, aber diese beiden An-

satze konnen neue und unerwartete Perspektiven auf ihn ercffnen.
Erprobung

Der erste Vers kann als Uberschrift fiir den ganzen Abschnitt ver-
standen werden: ,Und es geschah nach diesen Dingen: der Gott
prifte den Abraham“. Entsprechend titelt auch die neue EU:
»Die Erprobung Abrahams“. Priift Gott uns Menschen?¢ In man-
chem Kreisen wird das recht leichtfertig angenommen. Alles, was
schwer im Leben ist, wird dann als Priifung Gottes interpretiert.
Warum sollte Gott das tun? Gen 22,1 hilft zu prazisieren, wie sol-
che Priifung angemessen verstanden werden kann. Denn hier steht
eine hebraische Form (pi’el), die resultative Bedeutung hat. Es heifSt
also nicht ,er priifte“/“erbrobte®, sondern genau genommen ,er
machte ihn gepriift“/“erprobt“. Das Bild ist nicht das eines gro-
ben Vaters, der den Sohn ins Wasser stofit und mal schaut, ob er
schwimmen kann, sondern das eines Vaters, der den Sohn sanft ins
Wasser schubst, damit er die Fahigkeiten voll entfaltet, von dem
der Vater weif, dass er sie hat, und er selbst noch nicht. Vielleicht
kennen Sie den Film ,Butterfly Circus“. Da gibt es eine Szene,
wo ein junger Mann, der keine Arme und Beine hat, ins Wasser
fallt und um Hilfe schreit. Die anderen Mitglieder des Circus sind
ganz in der Nahe, aber sie scheinen ihn nicht zu horen. Sie hel-
fen ihm nicht, weil sie ihn gut genug kennen um zu wissen: Er
wird sich selbst helfen. Und tatsichlich: Er schwimmt! Er schafft
etwas, von dem er gar nicht wusste, dass er das kann. So dhnlich
ist vielleicht die ,Erprobtmachung Abrahams zu verstehen. Der
Leser kann hier schon erahnen: Abraham wird gestarkt aus dem
Geschehen hervorgehen. Abraham selbst weif§ das aber natiirlich
nicht. Der Satz ist die Uberschrift uber die Geschichte fir den

Leser/Horer.



Der Gott

Wer ist hier ,der Gott“? Im Text stehen verschiedene Bezeichnun-
gen. Hier ist es ,ha Elohim®, ,der Gott“, wahrend sonst immer
»Elohim*, ,Gott“ oder JHWH zu Abraham spricht. Hort Abraham
hier wirklich die Stimme Gottes? Ist ,,der Gott* hier sein Gott?
Das ist gar nicht so sicher. Fest steht: Der Gottesname (JHWH)
wird erst da im Text genannt, wo der Engel Abraham daran hin-
dert, seinen Sohn zu toten. Vorher ist von ,dem Gott“ die Rede.
Das ist schon auffallig. Der judische Exeget Benno Jacobs versteht
deshalb ,,den Gott“ eher als Versucher wie den Satan im Buch
Hiob. Versteht man den Text so, nimmt der Gott Israels zwar die
Bereitschaft Abrahams, Gott seinen Sohn zu geben, an, verhin-
dert aber das Opfer und hat auch nicht den Auftrag dazu gegeben.
Vielleicht ist das zu einfach. Aber die unterschiedlichen Gottes-
namen fallen doch auf. Unterstiitzen lasst sich diese Verstandnis-

weise durch das Verbot von Menschenopfern an anderen Stellen

in der Schrift.
Gott bittet

Wie fordert Gott Abraham auf? Er bittet. ,Nimm doch!“ (qah-
nah) ubersetzt Benno Jacobs als ,bittweise nahelegend“. Gott
spricht nur an 5 Stellen im Alten Testament so zu einem Men-
schen, und drei dieser Anreden gehen an Abraham. Sie haben mit
der Verheifung zu tun: ,Sieh doch: Das Land!“ (Gen 13,14), ,Sieh
doch zum Himmel hinauf und zahl die Sterne!“ (Gen 15,5). Es geht
also auch hier, auch wenn es zunachst gar nicht danach aussieht,
um die Verheiflung.

Der einzige, geliebte Sohn

Die Reihung ,Nimm doch deinen Sohn, deinen einzigen, den du

liebst, den Isaak erzeugt hier Spannung (erst am Ende ist klar,

39



40

es geht wirklich um Isaak als Erben der Verheiflung und nicht um
Ismael). Die Evangelien verwenden spater die gleichen Worte der
Septuaginta, also der griechischen Ubersetzung des Alten Testa-
ments, fur Jesus: ,der einziggeborene® (monogenes) und ,der ge-
liebte“ Sohn (agapetos).

Das Land Morija

Der Berg Morija ist der Ort, an dem spater Salomo den Tempel
bauen wird (2 Chr 3,1). Es wird in der frithjidischen Tradition mit
dem Garten Eden in Verbindung gebracht. Christen verbinden
den Ort mit dem Golgota.

Bring ihn hinauf zur Darhéhung

Die hebraische Formulierung ,bring ihn hinauf zur Darhohung*
ist uneindeutig. Sie kann im Sinne eines Auftrags zum Opfer ver-
standen werden, denn ,hinaufbringen“ kann die Bedeutung ,op-
fern* haben, und ,Darhohung* kann ,,Opfer” bedeuten — muss
aber eben nicht. Erst in der griechischen und lateinischen Uberset-
zung wird dies vereindeutigt, indem dort holokautoma /holocaustum
steht, d.h. Brandopfer (iibrigens wurde Gen 22 tiber den jiidischen
Schriftsteller Elie Wiesel pragend fiir den Begriff Holocaust). Hier
stellt sich also die Frage: Hat Abraham richtig gehort? Wurde ihm
wirklich das Opfer seines Sohnes aufgetragen? In der judischen
Auslegung Genesis Rabbah heif3t es:

»Nun fing Abraham an, sich zu verwundern, sagte R. Acha. Das
sind sonderbare Dinge, dachte er, gestern sprachst du: Mit Jizchak
soll dein Same genannt werden, heute sprichst du: Nimm deinen
Sohn und jetzt sprichst du wieder: Lege nicht Hand an ihn! Dar-
auf antwortete Gott: Abraham, ich breche nicht meinen Bund und
ich dndere nicht mein Wort s. Ps 89,35; ich habe zu dir gesagt:
Nimm deinen Sohn, aber ich sagte nicht: Schlachte ihn; ich habe



zu dir gesagt: ,Fithre ihn hinauf“ aus Liebe, du hast mein Wort

gehalten, du brachtest ihn hinauf, jetzt fiihre ihn wieder hinab!“

Folgt man dieser Auslegung, hat Abraham Gott falsch verstanden,
er sollte Isaak eigentlich nur zu ihm bringen, nicht ihn opfern.
Das ganze Opfergeschehen wire dann einfach ein Missverstand-
nis, das auf Abraham zurtickgeht, nicht auf Gottes Ruf. Ist das
zu einfach? Jedenfalls lasst der hebraische Text die Deutung zu,
wiahrend erst der griechische und lateinische festschreiben, dass

ein Brandopfer gemeint ist.
Isaaks Alter

Eine sehr prigende jiidische Auslegung erschlieft aus dem Kon-
text von Genesis 22 das Alter Isaaks. Gen 17,17 erwahnt, dass Sara
ihn mit 9o Jahren empfangen hat. Direkt nach Gen 22, in 23,1f.
wird erwihnt, dass sie im Alter von 127 Jahren starb. Die Ausle-
gung versteht diese Erwahnung direkt nach der Bindung Isaaks
so, dass Sara direkt danach starb. Demnach ware Isaak bei seiner
Bindung 37 Jahre alt gewesen. In Gen Rabbah 56,8 heifit es dazu:

»In dem Augenblicke, als Abraham seinen Sohn Jizchak binden
wollte, sprach dieser: Vater, ich bin jung und fiirchte, wenn ich das
Messer sehe, mein Korper mochte vor Schrecken zittern; da wiirde
ich dir Leid verursachen, indem das Schlachten nutzlos und das
Opfer missraten wiirde, binde mich recht fest! Darauf heifit es: Er
band den Jizchak, und das kann doch bei einem Mann von 37 [von

26 Jahren] nur mit seiner Zustimmung geschehen.®

Bei dieser Rechnung ware Abraham, dem als Hundertjahrigem
Isaak geboren wiirde, ein Greis von 137 Jahren, wahrend Isaak
selbst ein junger Mann in seiner Vollkraft wire. Daraus wird ge-
schlossen: Isaak wurde nicht als hilfloses Kind zum Opfer ge-

macht, sondern hat sich als erwachsener Mann von seinem greisen

41



42

Vater freiwillig binden lassen. Nicht der Vater opfert den Sohn,
sondern der Sohn opfert sich aus freiem Willen selbst. Das ist
dann auch die Auslegung, in die sich Jesu Opfer sinnvoll hinein-
schreiben lasst. An sie kntipfen die Evangelisten an. So heifit es
ebenfalls in GenR 56,3: ,Und Abraham nahm das Holz fur das
Brandopfer (22,6) — wie jemand, der seinen Balken auf der Schul-
ter tragt (Fn: den Balken, an dem er hingerichtet wird). In Gen
22,6 folgt: ,....und lud es seinem Sohn Isaak auf.“ Verena Lenzen
schreibt: ,Die Formel des ,Kreuz-Tragens‘, die neutestamentlich
mehrfach belegt ist (Mt 10,38; Lk 14,27; Mk 8,34; Mt 16,24; Lk
9,23) und in der christlichen Tradition staurologisch verdichtet
wurde, war sprachliches Gemeingut der friihjiidischen Zeit.“* In
Joh 19,17 heifdt es, dass Jesus selbst sein Kreuz trug, und in Joh
18,12.24, dass er ,,gebunden“ in die Passion ging. Hier kann man
ahnen, dass die hier nachgezeichnete Interpretation der Bindung
Isaaks im Hintergrund steht. Jesus ist zugleich gebunden darge-
stellt und zugleich als einer, der das Kreuz aktiv auf sich nimmt.

Die neutestamentliche Tradition von der freiwilligen Hingabe
Jesu setzt das Selbstopfer Isaaks in der jiudischen Auslegung vor-
aus. Nur so passt die Analogie: Nicht der Vater opfert den Sohn,
sondern der Sohn opfert sich freiwillig selbst. Liest man den heb-
raischen Text mit einem erwachsenen Isaak, erschlieflen sich man-
che Nuancen neu. Etwa der Dialog zwischen Abraham und Isaak

auf dem Weg zum Ort Morija:

»Und Abrahm nahm die Holzer zur Darhohung und lud sie auf
dem Isaak, seinem Sohn. Und er nahm in seine Hand das Feuer
und das Messer.

Und sie gingen beide miteinander.

Und es sprach Isaak zu Abraham seinem Vater und sagte: Vater!

2 Verene Lenzen, Judisches Leben und Sterben im Namen Gottes, 2002, S. 64.



Und er sagte: Hier bin ich, mein Sohn!

Und er sagte: Siehe: das Feuer und die Holzer, aber wo ist das
Lamm zur Darhohung?

Und es sagte Abraham: Gott wird sehen fur sich das Lamm zur
Darhchung, mein Sohn.

Und sie gingen beide miteinander.

Abrahams Antwort ist im Hebriischen mehrdeutig. Man kann sie
als Anrede an Isaak verstehen: ,,Gott wird..., mein Sohn“. Es ware
aber auch moglich: ,als Opfer meinen Sohn* oder ,als Opfer dich,
mein Sohn“. Auf jeden Fall ist dieser Dialog, gerahmt von ,,und sie
gingen beide miteinander” die Stelle, wo Isaak merkt, dass etwas
nicht stimmt. Sie mutet sehr unheimlich an, wenn man das so ver-
steht, dass es Abraham gelingt, Isaak mit seiner Antwort zu beru-
higen, so dass er vertrauensvoll mitgeht. Oder so, dass er entsetzt

ist und verstummt.

Man kann das aber auch anders verstehen: Dass dies der Moment
ist, da Isaak begreift, dass er das Opfer sein soll. Und dass er in
diesem Moment einwilligt und freiwillig weiter mitgeht — ins-
besondere, wenn er tatsachlich ein erwachsener Mann ist. Das
scheint die griechische Ubersetzung des Alten Testaments voraus-
zusetzen, denn dort finden wir eine variierende Ubersetzung des
Rahmens ,Und sie gingen beide miteinander“. Vor dem Dialog
um das Opfer heift es: ,und sie gingen jeder von beiden® (hoi
dio hdma), also ,jeder fiir sich“. Nach dem Dialog heifit es dann
»sie gingen beide gemeinsam“ (amphoteroi hama). Hier scheint
der Ubersetzer anzudeuten, dass sich wihrend des Dialoges etwas
verandert hat und die beiden sich einig sind. Im hebraischen Text

ist das allerdings nicht erkennbar.

Es liegt nahe, bei diesem Dialog tiber das Lamm, das Gott sich
aussucht, an das Gottesknechtslied in Jes 53,7 zu denken: ,,Er wur-

de misshandelt, aber er beugte sich und tat seinen Mund nicht auf

43



44

wie das Lamm, das zur Schlachtung gefiihrt wird...“ Tatsachlich
findet sich diese Verbindung auch schon in der judischen Exegese.
Die Verbindung zwischen dem leidenden Gottesknecht und der
Bindung Isaaks wird grundlegend fiir das christliche Verstandnis
der Hingabe Jesu als Lamm Gottes. Auch das nimmt etwa Johan-
nes auf, da Jesus zur neunten Stunde stirbt, da die Pesachlammer
im Tempel geschlachtet werden, und mit der Bemerkung, dass an
Jesu Leib kein Knochen gebrochen wird (wie beim Pesachlamm).
Hier verdichtet sich das Netz an intertextuellen Beztigen in einer
Weise, die neu erschlieft, warum Gen 22 in der Osternacht als we-
sentlicher Text auf Tod und Auferstehung Jesu hin gelesen wird.
Nicht der Vater opfert den Sohn, sondern der Sohn, Jesus, gibt
freiwillig sein Leben, d.h. sich selbst, fiir uns.



Die Aktualitat Mary Wards
Sr. Ursula Dirmeier Cf
Veroffentlicht auf feinschwarz.net am 4. fuli 2025

Die Aktualitit Mary Wards in den gegenwirtigen turbulenten
kirchlichen und politischen Zeiten soll beschrieben werden. Also
beginne ich mit einem tiber vierhundert Jahre alten Wort einer
Frau: ,Bisher wurde uns von Mannern gesagt, wir miissten glau-
ben. Es ist wahr, wir mussen es. Aber lasst uns weise sein und wis-
sen, was wir zu glauben haben und was nicht“. Mary Ward sag-
te das ihren Mitschwestern in Saint-Omer im Jahr 1617, als diese
durch die abfillige Rede eines Jesuiten verunsichert worden wa-
ren, der meinte, ihr inneres Feuer werde wohl rasch erkalten; denn
»schlieBlich sind sie nur Frauen. Es wére eine Untersuchung wert,
in welchen Zusammenhangen, politischen und wirtschaftlichen,
gesellschaftlichen und kulturellen und naturlich auch religicsen,
Frauen weltweit dhnlich abgewertet werden und sich in diesem
Wort Mary Wards wiederfinden konnen. Ohne der Untersuchung
vorzugreifen, behaupte ich: Es sind viele. Aber Mary war mit ih-
rem Satz noch nicht zu Ende: ,(Lasst ...) uns nicht glauben ma-
chen, dass wir nichts tun konnen.*

- SChlieBlich sind sie nur Frauen”

Was sie mit ihren Mitschwestern zu tun vorhatte, war die Weiter-
gabe des Glaubens auf der Basis eines Bildungsangebots fiir Mad-
chen und Frauen. Ausgangspunkt ihres Einsatzes war die Situation
der Katholikenverfolgung in England, in der eine Seelsorge ohne
die Mitwirkung von Frauen nicht moglich war. Deshalb konnten
und wollten sie sich nicht hinter die Klostermauern zurtickziehen.
Gott setzt auf die Mitwirkung seiner Geschopfe ohne Ansehen
des Geschlechts.

45



Mary Ward lieR sich weder vom Dreifligjahrigen Krieg noch von
uneinsichtigen machtigen Mannern hindern, sondern lebte ihre
Uberzeugung: ,Darin bestehen echte Starke und Mut, wenn man
das, was man als gut erkennt, wie immer die Umstande auch sein
mogen, in die Tat umsetzt und sich von keinem Hindernis davon
abhalten lasst.“ Diesen Spruch kann ich auf der Fassade des Gym-
nasiums gegeniiber meinem Fenster lesen und hoffe dabei, dass er
nicht falsch verstanden wird. Denn wieviel Leid und wieviel Unheil
entstehen gerade dadurch, dass Menschen unter allen Umstanden
in die Tat umsetzen wollen, was sie fur gut und richtig halten, auch
wenn es den davon Betroffenen, weil darunter Leidenden, noch
so schrag und falsch und bedrohlich vorkommt. Was man als gut
erkannt hat, muss schon erst die Priifung bestehen, ob es auch von
moglichst vielen Anderen als etwas Gutes wahrgenommen werden

kann und ob es auch fiir die Zukunft etwas Gutes erhoffen lasst.
Tun, was als gut erkannt wird

Worauf Mary Ward Rekurs fir das Gute nahm, ist eindeutig:
,Veritas Domini manet in aeternum; die Wahrheit unseres Herrn
wahrt immerdar. Es ist nicht die veritas hominum, die Wahrheit
der Manner oder die Wahrheit der Frauen, sondern veritas Domi-
ni.“ An dieser Wahrheit nimmt sie Maf8 daftir, was sie zu glauben
hat und was nicht. Zusammen mit ihrem geistlichen Lehrmeis-
ter Scupoli ist sie tiberzeugt, dass man durch eine tiefgehende,
grindliche Erwagung der Dinge erfassen kann, wie sie tatsachlich
sind und nicht blof§ zu sein scheinen; dass also die Wahrheit des-
sen erkannt werden kann, was wirklich gut ist und die Falschheit
und Nichtigkeit des anderen, das nie leistet, was es nach auflen hin
verspricht und nur den Frieden des Herzens raubt. Voraussetzung
ist, dass man nichts anziehend findet und sein Herz daran hangt,
was nicht zuvor im Licht des Verstehens erkannt und griindlich
geprift und erwogen wurde, dabei unterstiitzt vom Licht der
Gnade und des Gebets. Das Wissen um eine das Menschliche



tibersteigende hohere Instanz ist also das eine. Das andere ist die
Uberzeugung, dass es den ebenso undefinier-, wie unverzicht-
baren gesunden Menschenverstand braucht, der angesichts einer
Flut uniiberschaubarer (Falsch-)Nachrichten schlicht nachfragt:
,Kann das denn sein?“ oder: ,Wie wahrscheinlich ist das?“ oder
eben: ,Kann daraus etwas Gutes entstehen?“

Freilich, so Mary Ward, gibt es neben der einen grofien Wahrheit
Gottes die eigene kleine, wenn sie sagt: ,Ich kann nicht anders
als diese Wahrheit, diese Wirklichkeit, von der ich tiberzeugt bin,
zu verteidigen, dass das innere Feuer nicht zwangslaufig erkalten
muss, weil wir Frauen sind. Ich habe jedoch nicht die Absicht,
diesen Pater zu tadeln. Von diesem Punkt abgesehen, mag er viel
Erkenntnis besitzen und vielleicht besitzt er alle andere Erkennt-
nis und ich besitze nur diese Erkenntnis und Klarheit iiber diese
einzige Wahrheit, durch die ich vielleicht gerettet werden muss.
Deshalb muss und werde ich immer fir diese Wahrheit einstehen,
dass Frauen vollkommen sein konnen und dass das Feuer nicht
zwangslaufig erkaltet, weil wir Frauen sind.“ Wenn also doch je-
der so seine eigene(n) Wahrheit(en) besitzt, miisste der Weg zum
Handeln im wechselseitigen Austausch bestehen, in der gewalt-
freien Kommunikation, im demokratischen Diskurs, in der syno-
dalen Gesprachskultur.

Schwer nachvollziehbare Gehorsamsbereitschaft

Aber soweit war das Papsttum des 17. Jahrhunderts nicht. Thm ge-
gentiber zeigte Mary Ward eine heute nur schwer nachvollziehbare
Gehorsamsbereitschaft. ,Gemafl der Anordnung der Eminenzen
Kardinile des Heiligen Offiziums bin ich nach Rom gekommen
und biete nun zu Fiflen Eurer Heiligkeit demiitig und unverziig-
lich meine arme Person und mein kurzes Leben zur vollstindigen
Erfullung dessen an, was Eurer Heiligkeit mehr gefallt.“ Mit die-
sen Worten meldete sie sich Anfang 1632 in Rom bei Papst Urban

VIIL., nach zweimonatiger Inquisitionshaft in Miinchen und ei-

47



nem qualenden Hin und Her sich widersprechender Dekrete nun
der Fortsetzung des Inquisitionsprozesses gegen sie gewartig. Sie
hatte es schon einige Jahre zuvor angekiindigt. Sie konne von dem,
was sie als ihre Wahrheit erkannt hatte, ,ablassen, wenn Seine Hei-
ligkeit und Ihre Eminenzen es fiir gut hielten, aber etwas andern
oder etwas anderes annehmen konne sie nicht.“ Das Angebot, sich
dem Zugriff der Inquisition durch Flucht aus dem Kirchenstaat zu
entzichen, schlug sie aus; bedenkenswert fiir alle, die vor der Frage
nach Fliuchten oder Standhalten stehen.

Zugleich wehrte sie sich mit erstaunlicher Zahigkeit dagegen, dass
gegen sie geurteilt wiirde, ohne die Fakten unvoreingenommen zur
Kenntnis zu nehmen. So diktierte sie am 27. Marz 1631 in der Haft,
in Todesgefahr und bereit, ohne die Sakramente zu sterben, statt
eine missverstandliche Erklirung zu unterschreiben, das Folgen-
de: ,Falls sich jedoch in dem, was zunachst von den Papsten und
heiligen Kongregationen der Kardinile gebilligt und autorisiert
wurde und in dem ich gemaR meiner geringen Kraft der heiligen
Kirche zu dienen wiinschte und suchte, (durch die, denen die Ent-
scheidung tiber solche Angelegenheiten zukommt) entschieden
werde (nachdem die Wahrheit in allem wahrgenommen wurde),
es sei darin etwas, was der Pflicht einer wahren Christin oder dem
geschuldeten Gehorsam gegentiber Seiner Heiligkeit oder der
Kirche widerstreitet, bin ich und werde ich (mit der Gnade Got-
tes) immer die Bereitwilligste sein, meine Schuld anzuerkennen,
um Verzeihung fir die Verfehlungen zu bitten und zusammen mit
der bereits geschehenen 6ffentlichen Entehrung und den mir auf-
erlegten Leiden mein armseliges und kurzes Leben anbieten, um

fir besagte Stinde zu siihnen.“
Wahrhaftigkeit eingefordert

Sie gehorchte dem Papst, weil er der Papst war. Zugleich blieb
sie dem verpflichtet, wozu Gott sie berufen hatte. Bemerkens-



wert auch, dass sie sich fur den Priester einsetzte, der sie inhaf-
tiert hatte und ihr die kirchlichen Beschliisse mitteilen musste. Er
war namlich gertigt worden, weil er Mary Ward auf ihre Bitte hin
ein Originalschreiben des Heiligen Offiziums gezeigt hatte. Sie
schrieb daraufhin unumwunden an besagte Instanz: ,Ich hoffe,
dass er das grindlich missverstanden hat. Denn es hat nicht den
Anschein, moglich sein zu konnen.“ Sie forderte Transparenz ein
und erwartete Wahrhaftigkeit, wie sie sie zu geben bereit war.

Vom Vorwurf der Haresie freigesprochen, fuhren sie und die we-
nigen, die geblieben waren, mit erstaunlicher Beharrlichkeit fort,
durch Madchenbildung der Kirche zu dienen, in einer Gruppie-
rung ,weltlicher Frauen, die nicht aufhoren mochten, ihre Beru-
fung zu leben. ,Fiirchte nur, zu viel zu furchten® hatte sie schon
frither einer Mitschwester geschrieben, die zum lebensgefahrli-
chen Einsatz nach England aufbrach. Am Gedenktag des Apostels
Petrus in Ketten hatte sie einmal im Gebet fur ihr Institut erkannt,
»dass dessen Wohlergehen, Entwicklung und Sicherheit nicht in
Reichtum, Einfluss und Firstengunst bestehe, sondern darin, dass
seine Mitglieder einen freien Zugang und offenen Zutritt zu Gott
haben, von dem alles an Kraft, Erkenntnis und Schutz herkommen

muss.“
«Fiirchte nur, zu viel zu fiirchten”

Das Vertrauen auf Gott und die Zuversicht, dass sich verwirklichen
werde, was von Gott gewollt ist, waren das Fundament, auf das sie
in allem griindete und auf dem sie nach dem Erdbeben der papst-
lichen Unterdriickungsbulle wieder aufbaute. Sie war iiberzeugt:
,Alles, was nicht in Gott und fur Gott ist, wird mit der Zeit ver-
gehen.“ Die zuriickliegenden vierhundert Jahre haben ihr recht-
gegeben und das Lied vieler Frauen ist auch ihr Lied: Von Herzen
juble ich tiber Gott, meinen Retter. Er hat auf mich unbedeutende
Frau geschaut. Er stiirzt die Machtigen vom Thron und erhoht die

Geringen. Gott hat sich meiner erbarmt.

49



50

Der Schritt aus der Nische. Genese der Bamberger Mary Ward
Sr. Beate Neuberth Cf

2026 steht in unserer Mary-Ward-Woche die Bambcrger Plastik
der Mary Ward im Mittelpunkt. Hier mochte ich erzahlen, wie es
zu ihrer Entstehung gekommen ist.

1995 wurden Dicher von Teilen des Bamberger Schul- und Insti-
tutsbaus neu eingedeckt. Dazu waren Gertiste aufgebaut, die die
Fassaden vollig verstellten. Nachdem sie Monate spater endlich
entfernt werden konnten gab das einen neuen Blick auf das En-
semble frei. Als ich — ich war damals Oberin — tiber den weiten
Hof von der Sudseite Richtung Kirche ging, fiel mir erstmals auf,
dass tiber der Tire zur Institutskirche eine barocke Nische war -
unbesetzt. Spontan wiinschte ich: Da wiirde eine Mary Ward hi-

neinpassen!

Mit der Bamberger Familie Ultsch hatten wir seit vielen Jahren
eine innige Verbindung. die auch tatkraftig war. Bei Arbeiten in
unserem Obstgarten z. B. halfen Georg und Marie Ultsch selbst-
verstandlich mit und unterstitzten die Mitschwester, die dafur
verantwortlich war. An einem Geburtstag von Frau Ultsch wurden
Sr. Felizitas Geyer CJ und ich eingeladen. Dabei zeigte uns der
Sohn Albert Ultsch, seines Zeichens Bildhauer, die wohlgelunge-
nen Busten seiner Eltern. Hier ware doch ein Kinstler, dem man

die ersehnte Mary Ward anvertrauen konnte...

Er hitte doch sozusagen ,die Gene*, unsere Griinderin zu kreiren:
Seine Mutter war als junges Madchen bei uns Kandidatin, Georg,
ihr spaterer Mann ,Hausdiener“. So haben sich die Eltern hier
kennen und lieben gelernt. Dazu kommt, dass Sr. Tharsitia Ultsch

eine Tante von Albert war und Sr. Elekta Ultsch eine Cousine. Vie-



51




52

le Mitschwestern und auch unsere Institutskirche waren dem jun-

gCl‘l Mann seit Iangem vertraut.

Sr. Mechtild Meckl, in den goer Jahren Generaloberin, war gera-
de da zur Visitation, eine ginstige Gelegenheit, den Traum, die
spontane Idee Wirklichkeit werden zu lassen. Wir luden Albert
Ultsch zu einem Dreiergesprach ein und tibergaben ihm auch ver-
schiedene Schriften und Bilder von und tiber Mary Ward. Albert
Ultsch nahm diesen Auftrag gerne an.

Die Bamberger Dachdeckerfirma Weigel-Schriiffer wollte einen
Beitrag zum ,,Kunst am Bau* leisten und versprach, dieses Projekt

zu finanzieren. So gab es auch in dieser Hinsicht freie Bahn...

In der Adventszeit 1995 stellte uns Albert Ultsch das Modell der
Statue vor und zeigte uns, wie er Mary Ward sieht. Nur Kleinig-
keiten wollten wir verandern lassen und fast alle Mitschwestern
waren mit dem kommenden Kunstwerk einverstanden und freuten

sich dartber.

Am 8. Marz 1996 wurde die 70 kg schwere und 1,20 m hohe Plastik
aus Bronze in einer bewegenden Hebefeier mit unserem Schwes-
ternchor und dem Pfarrer Hans Hiibner von St. Martin an ihren
Platz gestellt.

Albert Ultsch hat mit seiner Gestaltung die Spiritualitait Mary
Wards in einzigartiger und einmaliger Weise veranschaulicht. Als
Pilgerin wurde sie sehr oft gestaltet, aber der Schritt aus der Ni-
sche und das IHS auf der Herzseite driicken noch viel tiefer das
Charisma unserer Griinderin aus, sodass selbst junge Schulkinder

davon beeindruckt sind.

30 Jahre steht die Bamberger Mary Ward nun in ihrer barocken
Nische, so als ware sie extra fur sie geschaffen — 30 Jahre weist sie

uns gleichzeitig darauf hin, dass es nicht ausreicht, ruhig hier zu



verharren, sondern aus der tiefen Verbindung mit Jesus Christus
ausgerichtet zu sein auf das, was jenseits der Nische ist, offen zu
sein, bereit fiir den Weg, den der Herr uns zeigen will, offen fiir
Gott und die Menschen. Moge sie weitere Jahrzehnte fiir unsere
Schiilerinnen und allen Besuchern Impuls und Ermutigung sein
fiir ein solches Leben.

53



54

Ein besonderer Gedenktag: 11. April
Sr. Ursula Dirmeier Cf
Veroffentlichung: auf der Homepage congregatiojesu.de

Vor vierhundert Jahren, am 11. April 1625, wurde Mary Ward in der
Kirche Santa Maria dell* Orto in Trastevere in einer Zeit hochster

Bedringnis eine besondere Bestirkung geschenkt.

Jedes Jahr feiert die dortige Gemeinde an diesem Tag eine Messe
in Erinnerung daran, was in ihrer Kirche geschah — Anregung, die-

ses Fest weltweit mitzufeiern

Bereits Ende Februar 1625 hieff es in Rom, es sei beschlossen, die
italienischen Niederlassungen aufzuheben. Mary Ward hatte aber
noch Gelegenheit, ihre Sache zu verteidigen. In einem Brief nach

Neapel schrieb sie am 6. April:

wLiebe Winn, hier hat es seit Montag in der Karwoche (24. Marz) so beifse
Kampfe zwischen den guten Kardinalen und uns gegeben, wie man sie in
Bezug auf Angelegenheiten, in denen nur Gott gedient und er gesucht wird,
in nicht vielen Fabrbunderten, wenn uberbaupt jemals, zu seben bekomms.
Der Gewinn wird am Ende in jeder Hinsicht auf unserer Seite sein. Es
betribt mich, dass weder Gesundhbeit noch Zeit es mir erlauben, genau zu
berichten, wie die Dinge sich entwickeln. Ob wenn doch Gottes Ebre am
Ende stehen wiirde und ich Dich bier hatte, um die Dinge, die gescheben,

niederzuschreiben.
Und am 19. April berichtete sie:
wlch glaube nicht, dass wir von Rom weggm/ﬂd’t werden, denn man misste

uns mit Gewalt forttreiben, sonst bleiben wir noch bier. Ich habe lang auf

diese Bischofe gewartet, die beauftragt wurden, uns zu visitieren. Aber sie



kommen nicht. Wir werden sicher etewas mit der nachsten Post von thnen
horen. Und wie die Dinge sich entwickeln, sei sicher, Du wirst es erfabren.
Die vor kurzem begonnenen Kriegshandlungen in Genua stehen schlecht.
Der Feind gewinnt sehr die Oberhand. Der Hof hier ist sehr beunrubigt,
denn es wird sebr befiirchtet, dass Rom selbst seinen Teil abbekommt. Aber
ich hoffe, Gott wird die Seinen beschiitzen, sein heiliger Wille soll immer
gescheben. Dieses Fubeljahr wird aus allzu gutem Grund in Erinnerung
bleiben. Mayg sein, dass diese Unruben von der Verfolgung dessen ablenken,
was gegen uns geplant ist. Man wird spater mit grofSerer Freibeit daruber

sprechen konnen.“

In der Zwischenzeit war die Aufhebung fiir Rom und Perugia an-
geordnet worden. Am 11. April wurde auch die Aufhebung fiir Ne-
apel dekretiert. Das ist der Tag, von dem die Inschrift des Bildes

40 im Gemalten Leben bezeugt:

wAls Maria am 11. April 1625 in der Kirche,

die Madonna dell’ Orto genannt wird,

vor dem Allerbeiligsten klar erkannt hat,

dass sie selbst nichts und Gott alles sei,

ist sie derart in seine Liebe versenkt worden,

dass sie, vollig von sich entaufSert, in ibm allein rubte.
Durch den bellen Glanz der Strablen,

die ihr von dem Altarsakrament ins Gesicht leuchteten,

wurde sie eine geraume Zeit geblendet.“

55



56

Einen offenen und freien Zugang zu Gott suchen und finden
Von Hilmtrud Wendorff Cf
Vorabdruck aus: Gut alt werden. Ordensmenschen erzablen,

hg. von Hermann Kugler (5.u.)

Seit rund 6o Jahren bin ich nun ignatianisch unterwegs — 56 da-
von in der Congregatio Jesu. Es war und ist nicht immer einfach,
aber ich hab noch keinen Tag bereut, blicke dankbar zurtick und
vertrauensvoll in die Zukunft — TrROTZ aller Unwagbarkeiten und
Probleme im personlichen Lebensumfeld, in Kirche und Gesell-
schaft. Welche Aspekte dieser grofartigen Spiritualitit haben
mich eigentlich am meisten gepragt und tragen heute noch¢ Da ist
zuerst das ,,Gott in allen Dingen® (Ignatius) bzw. wie es bei unse-
rer Ordensgrinderin Mary Ward heifit ,Alles auf Gott beziehen®.

Oft liegt der Akzent dabei auf dem ,Gott in allem suchen®. Spa-
testens in den 6 Monaten, die ich 2015/16 in der interreligiosen
und interkulturellen Jesuitenkommunitat in der Naunynstrafe in
Berlin mitlebte, wurde das zur tiefen Erfahrung von ,Gott in al-
lem finden“. Ich kann das nur schwer beschreiben, aber die Weite,
die Freiheit und auch die Kraft, die mir daraus geschenkt wurden,
wirken bis heute und lassen sich im Alltag abrufen, gerade dann,

wenn ich an meine physischen oder psychischen Grenzen zu sto-

fen drohe.

Auf starke Resonanz trifft bei mir Mary Wards Erkenntnis — nie-

dergeschrieben zu einem Zeitpunkt, als sich eine Vielzahl massiver

3 “[Olur happyness, security, and progresse was not to be in Ritches, greatnes,and Favour of Princes, but in ha-
ving our way open and free to God Almighty”, siche: Ursula Dirmeier (Hg.): Mary Ward und ihre Griindung.
Die Quellentexte bis 1645 (Corpus Catholicorum 48), 91.

4 »[A]nd that we be such, as we appear, and appear, such as we are”, siche: Ursula Dirmeier (Hg.): Mary Ward
und ihre Griindung. Die Quellentexte bis 1645 (Corpus Catholicorum 45), 290



Hindernisse vor ihr auftiirmten oder ihr in den Weg gelegt wur-
den, nicht zuletzt von ,der Kirche® ihrer Zeit, der sie mit gan-
zem Herzen diente. Sie schreibt: ,Unser Gluck, unsere Sicherheit
und unser Fortschritt kommen nicht von Reichtumern, Grofle,
Gunsterweisungen von Fiirsten, sondern liegen darin, dass wir ei-
nen offenen und freien Zugang zum allmachtigen Gott haben.*

Und wie finde ich diesen freien Zugang? Thre Antwort ist ganz
einfach: ,,Geh nah zu Thm hin“ und ,Bring alles zu Thm zurtick.
Was heifit das anderes als: suche die Bezichung zu diesem Gortt,
schopfe Kraft aus der Begegnung mit ihm, suche und finde ihn in
allen Dingen — und lass dich von ihm finden. Diese tiefe Verbun-
denheit mit Gott lasst in ihr die Haltungen wachsen und reifen,
die sie fiir ihre Gefahrtinnen — und ich hoffe auch fiir uns - erbit-
tet: Freiheit, Gerechtigkeit und Aufrichtigkeit. ,Zeige dich so wie

«

du bist, und sei so, wie du dich zeigst.“ Die Ubereinstimmung
von Sein und Handeln, von Erkennen und Tun des Willens Got-
tes — Mary Ward hat sie in grofler innerer Freiheit gelebt, mir, uns

wunsche ich es von Herzen.

Und dann ist da die im Prinzip und Fundament (EB 23) geforder-
te Haltung: ,,...Gesundheit nicht mebr verlangen als Krankbeit, Reichtum
nicht mebr als Armut, Ebre nicht mebr als Schmach.. — Will ich das?
Kann ich das¢ Klingt nach totaler Uberforderung, ist es manchmal
auch. Und doch — genau das wire es: diese Indifferenz, die weder
platte, resignative Wurstigkeit noch kraft- und hochmutstrotzen-
der Aszetismus ist. Eine Haltung, in der alles gleich gultig ist —
gleiche Giiltigkeit hat — wenn es MEHR zum Ziel des Lebens, bzw.
meiner Berufung als Mensch, die Liebe zu leben fiihrt. Ich meine,
der ,freie Zugang“ ist eine tragfahige Briicke auf dem Weg zu dem
Ziel, Gott in allem zu finden.

57



58

Hermann Kiigler (Hg.)

Gut alt werden

Ordensmenschen erzihlen

\ﬂr

Buchtipp:

Hermann Kigler (Hg.)

Gut alt werden
Ordensmenschen erzihlen
Ignatianische Impulse 104,
schier Wirzburyg,

erscheint im Januar 2026.

Wie geht ,gut alt werden“? 30 Ordensfrauen und Ordensmanner
im Alter zwischen 77 und 94 Jahren schreiben in diesem Buch da-
von, welcher Aspekt der Ignatianischen Spiritualitat sie im vor-
geriickten Alter tragt, wenn Gesundheit und Kraft schwinden.
Was hat sich gewandelt und worauf ist wirklich Verlass¢ In ihren
Erfahrungen lassen sich Antworten auf die groflen Lebensfragen
erahnen, die sich im fortgeschrittenen Alter fiir jeden Menschen
stellen.



Ihre Spende kann Zukunft gestalten

Mary Ward House Chishawasha
Das Mary Ward House in Chishawasha wurde 1968 gegriindet und

ist die alteste Einrichtung ihrer Art in der Region. Zu der Einrich-
tung gehort ein Wohnheim, in dem 6o Madchen der Klassen 5 und
6 untergebracht sind, die am St. Ignatius College studieren.

Mary Ward Children‘s Home

Das Mary Ward Children‘s Home ist mehr als nur eine Unterkunft,
es ist ein Ort, an dem Kinder mit unterschiedlichem Hintergrund
ein Gefiihl von Familie und Zugehorigkeit finden. Jedes Kind wird
mit offenen Armen empfangen und erhilt eine personliche Be-

treuung, die auf seine individuellen Bediirfnisse eingeht.

59



60

Congregatio Jesu in Zimbabwe und Mozambique

Die Congregatio Jesu Zimbabwe wurde 1951 durch 5 Ordens-
schwestern aus Mainz gegriindet. Das Regionalhaus befindet sich
in Harare. Im Noviziat in Kwekwe konnen junge Frauen ihrem
Ruf als Ordensschwestern der Congregatio Jesu folgen. Seit dem
Jahr 2021 sind wir auch in der Nsaladzi-Mission in der Provinz
Tete, Mosambik tatig und arbeiten in den Bereichen Unterricht,

Krankenpﬂege und Pastoralarbeit mit den Jesuiten zusammen.

Schulspeisung, Nesigwe

Die Nesigwe Secondary School liegt in Matabeleland North, in
der Diozese Gokwe. Die Schule dient als Anlaufstelle fiir eine Ge-
meinde, die sich tief in einer Wirtschafts- und Umweltkrise befin-
det. Da viele der 320 Kinder von weit her kommen und morgens

noch nichts zu essen oder trinken bekommen, erhalten sie zum

Fruhstiick einen nahrhaften Trank und ein einfaches Mittagessen.




St. Joseph Clinic, Chishawasha

Die St. Joseph's Clinic in Chishawasha versorgt Bauern in und um

Chishawasha. Viele der Menschen, die die Dienste in Anspruch
nehmen, sind sehr arm. Die Klinik verfiigt tiber eine Entbin-
dungsstation mit Entbindungsraum, Schwangerenvorsorge und
Geburtsnachsorge.

St. Pedro Pio Poly Clinic, Norton

Die St. Padre Pio Poly Clinic versorgt 25.705 Einwohner, darunter
3.907 Kinder unter fiinf Jahren. Die Klinik ist eine lebenswichtige
Ressource, vor allem fiir die Armsten.

61



62

Landwirtschaftliche Projekte
Wir unterstitzen die Bevb’lkerung bei einer Vielzahl von landwirt-
schaftlichen Projekten.

Mary Ward Grundschule, Mbizo

Uber 1.100 Kinder lernen an der Mary Ward Primary School. Ei-
nige der Kinder des Mary Ward Children‘s Home besuchen diese
Schule. Es ist eine der besten Grundschulen im District Kwekwe

in Zimbabwe.

Mary Ward High School Mbizo
Die Mary Ward High School wurde 2020 von der Congregatio
Jesu mit Hilfe von Spendern aus Deutschland und England ge-

grindet. Das Ziel ist es, auch Kindern aus armeren Familien einen

Zugang zu hoherer Bildung zu ermoglichen. Derzeit besuchen 510
Schiilerinnen und Schiiler die High School.




Wie kdnnen Sie spenden?

Congregatio Jesu Mitteleuropaische Provinz
Bank: Liga Bank eG

IBAN DE32 7509 03001202 1020 21

BIC GENODEF1MO05

Kennwort: Simbabwe

Wir bedanken uns herzlich fiir Ihre Spende, ohne die all das nicht
moglich ist.

Zuwendungsbescheinigungen konnen nur bei vollstandiger An-
gabe des Namens und der Adresse, sowie Namens-Ubereinstim-

mung mit dem Kontoinhaber ausgestellt werden.

Ansprechpartnerin:
Sr. Marica Basi¢ CJ, Provinzokonomin

Planegger Str. 4, 81241 Miinchen, 089/820754-106



64

Unsere Autorinnen

Sr. Ursula Dirmeier CJ arbeitet im Archiv der Augsburger Ge-
meinschaft. Thr Spezialgebiet ist die Spiritualitait Mary Wards und
die Ursprungsgeschichte der Congregatio Jesu.

Sr. Nathalie Korf CJ arbeitet im Referat Nachhaltigkeit und schop-
fungsvertragliche Pastoral im Bistum Limburg.

St. Igna Kramp CJ ist Leiterin des Entwicklungsbereichs Geistli-

che Prozessbegleitung im Bistum Fulda.

Sr. Beate Neuberth CJ tibernimmt fast taglich Kirchenprisenz in
der Bamberger Institutskirche, halt Fithrungen, tbertragt Chro-
nikbiicher aus der deutschen Schrift ins Digitale und malt.

Sr. Hilmtrud Wendorff CJ ist Koordinatorin der Online-Exerziti-
en, engagiert sich bei OrdensFrauen fur Menschenwiirde und im
Ignatianischen Forum.

Sr. Magdalena Winghofer CJ lebt in Hannover und arbeitet in der
Stadtteil-Pastoral in Neubaugebieten. Sie ist Provinzassistentin

und in der Berufungspastoral tatig.

Gastautor im Heft 2026:

Thomas Schmidt ist Priester und arbeitet zusammen mit Sr. Nat-
halie Korf im Referat Nachhaltigkeit und schopfungsvertragliche
Pastoral im Bistum Limburg.



Sie suchen...?

Exerzitien sind Tage intensiver Begegnung mit Gott. In der Stille,
den Gebetszeiten, durch Impulse und im Begleitgesprach nimmt
der Exerzitant/die Exerzitantin die Realitit der eigenen Sehn-
sichte, der Erfolge, der Briiche und Leerstellen wahr und richtet
sich auf Gott und Sein heilendes Wirken aus.

Geistliche Begleitung ist ein Dienst fiir Menschen, die ihr Leben
christlich ausrichten wollen. Alles was geschieht, sei es angenehm
oder unangenehm, 16st in uns innere Regungen aus: Freude, Zo-
gern, Angst, Vertrauen, Wut... Diese Regungen werden im Ge-
sprach, das in etwa einmal im Monat stattfindet, angeschaut. In
achtsamer Unterscheidung gewinnt der / die Begleitete aus den
eigenen Erkenntnissen zunehmend Klarheit, wie er/ sie das eigene

Leben vor Gott gestalten will.

Fur Einzelexerzitien, stille Tage und geistliche Begleitung konnen
Sie bei den Schwestern, die im Folgenden genannt sind, individu-

elle Termine absprechen:
Unsere Begleiterinnen
Augsburg

Sabine Adam CJ
Fon 08 215 02 72-0

sabine.adam @ congregatiojesu.de

Ursula Dirmeier CJ
Fon 08 215 02 72-55

ursula.dirmeier@congregatiojesu.de

65



66

Monika Glockann CJ
Fon 08 215 02 72-0

monika.glockann@congregatiojesu.de

Katharina Holzmann CJ
Katharina.holzmann@congregatiofesu.de

Marianne Milde CJ
Fon 08 215 02 72-50
marianne.milde@congregatiofesu.de

Bad Reichenhall

Petra Hiemetzberger CJ
Fon o 86 51 97 61-0
petra.hiemetzberger@congregatiojesu.de

Fulda

Igna Kramp CJ
Fon 06 61 87-214
igna.kramp @ congregatiofesu.de

Hannover

Magdalena Winghofer CJ
magdalena.winghofer@congregatiojesu.de

Miinchen
Gratia Hallhuber CJ

Fon 0 89 82 99 42-37
Ghallbuber@zoeb.de



Gabriele Martin CJ
gabriele.martin@congregatiojesu.de

Britta Miiller-Schauenburg CJ
britta.mueller-schauenburg@congregatiojesu.de

Simone Remmert CJ

01514 28360 42
simone.remmert@congregatiojesu.de

Hilmtrud Wendorff CJ
hilmtrud.wendorff@congregatiojesu.de

Neuburg an der Donau

Gudula Bonell CJ
Fon 0 84 31 59 05 28
gudula.bonell@congregatiojesu.de

Osterreich - Wien

Christa Huber CJ
christa.huber@congregatiofesu.de

Johanna Schulenburg CJ
Jjohanna.schulenburg@congregatiofesu.de

Unser Tagungshaus

Neuburg an der Donau
Ansprechpartnerin: M. Barbara Kusche CF
Durchwahl: 0 84 31 59 05-38 (auch AB)
barbara.kusche@congregatiojesu.de

67



68

Herausgeber: ZENTRUM MARIA WARD © Dezember 2025
Projektleitung: Igna Kramp C]J

Anschrift: Planegger Strafe 4, 81241 Miinchen

Fon: 089 /8207540

zmw@congregatiojesu.de - www.congregatiojesu.de

Gestaltung: Julia Arzberger, Miinchen

Umschlagfoto: Generiert mit Adobe Firefly, S. 51: Hoon-Woo Lee
ISSN 2199-1634 - Ausgabe 14






ISSN 2199-1634 - Ausgabe 14






